
102 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

KEBAIKAN YANG MENYESATKAN:  
KETIKA UTILITARIANISME MENJAUHKAN MANUSIA DARI ALLAH 

 
Jansen Hutabarat* 

Fakultas Ekonomi, Universitas Methodist Indonesia, Medan, Indonesia 
Email: revjansenhutabarath@gmail.com  

 
DOI: https://doi.org/10.46880/methoda.Vol15No1.pp102-122  

 
ABSTRACT  

This study discusses the relationship between utilitarianism as a consequentialist ethical 
theory and the Christian faith, specifically how utilitarianism can give birth to a “perverse 
goodness” and lead people away from God. Utilitarianism judges morality based on the 
end result that produces the greatest happiness for the greatest number of people. Although 
seemingly noble, this approach often justifies morally wrong actions-such as lying, murder, 
euthanasia, sacrificing the minority for the majority, even war policies-as long as they are 
deemed to bring greater benefits. The results of the study show that the utilitarianism 
paradigm has the potential to ignore the dignity of human beings created in the image of 
God, give rise to moral relativism, and separate goodness from God's will. In the 
perspective of Christian Moral Theology and Divine Command Theory, goodness is not 
only measured by social consequences but also by obedience to God's command. Thus, 
actions that seem good according to utilitarian logic are not necessarily right according 
to Christian morality, because true goodness must bring people. This study confirms that 
the “ends justify the means” logic of utilitarianism contradicts the absolute divine moral 
principle. Believers are called to be wary of the pragmatic goodness that leads to 
deception, and to hold on to the truth of God's word, which is the highest standard of 
morality. Thus, this study contributes to the understanding of Christian ethics in facing 
modern moral challenges that are often wrapped in the pretext of public benefit. 
Keyword: Utilitarianism, Christian Morality Theory, Divine Command Theory,  

Christian Ethics. 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini membahas hubungan antara utilitarianisme sebagai teori etika 
konsekuensialisme dan iman Kristen, khususnya bagaimana utilitarianisme dapat 
melahirkan “kebaikan yang menyimpang” dan menjauhkan orang dari Tuhan. 
Utilitarianisme menilai moralitas berdasarkan hasil akhir yang menghasilkan 
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang terbanyak. Meskipun tampak mulia, pendekatan 
ini seringkali membenarkan tindakan-tindakan yang secara moral salah—seperti 
berbohong, pembunuhan, eutanasia, mengorbankan minoritas demi mayoritas, bahkan 
kebijakan perang—selama dianggap membawa manfaat yang lebih besar. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa paradigma utilitarianisme berpotensi mengabaikan martabat 
manusia yang diciptakan menurut gambar Allah, menimbulkan relativisme moral, dan 
memisahkan kebaikan dari kehendak Allah. Dari perspektif Teologi Moral Kristen dan 
Teori Perintah Ilahi, kebaikan tidak hanya diukur dari konsekuensi sosial tetapi juga dari 
ketaatan terhadap perintah Allah. Oleh karena itu, tindakan yang tampak baik menurut 
logika utilitarianisme tidak selalu benar menurut moralitas Kristen, karena kebaikan sejati 
harus membawa manusia. Hasil penelitian menegaskan bahwa logika “tujuan 
menghalalkan cara” dalam utilitarianisme bertentangan dengan prinsip moral ilahi yang 

mailto:revjansenhutabarath@gmail.com
https://doi.org/10.46880/methoda.Vol15No1.pp102-122


MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 103 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

absolut. Orang beriman dipanggil untuk waspada terhadap kebaikan pragmatis yang 
mengarah pada penipuan, dan berpegang teguh pada kebenaran firman Allah, yang 
merupakan standar moral tertinggi. Oleh karena itu, studi ini berkontribusi pada 
pemahaman etika Kristen dalam menghadapi tantangan moral modern yang sering 
diselimuti dalih kepentingan umum. 
Kata Kunci: Utilitarianisme, Teori Moral Kristen, Teori Perintah Ilahi, Etika Kristen. 

 
PENDAHULUAN 

Dalam kehidupan modern, konsep 
kebaikan sering diukur dari sejauh mana 
tindakan manusia membawa manfaat yang besar 
bagi banyak orang. Prinsip ini dikenal sebagai 
utilitarianisme, sebuah paham filsafat moral 
yang menilai benar atau salahnya perbuatan 
berdasarkan konsekuensi dan manfaatnya. Ide 
ini tampak sederhana dan menarik, karena 
menekankan kebahagiaan dan kesejahteraan 
bersama. Namun, di balik kesederhanaannya, 
terdapat potensi penyimpangan ketika kebaikan 
hanya dipahami sebatas nilai guna tanpa 
memperhatikan dimensi spiritual, moral absolut, 
dan kehendak Allah sebagai sumber kebenaran 
sejati. 

Utilitarianisme lahir dari pemikiran tokoh 
seperti Jeremy Bentham dan John Stuart Mill, 
yang mengajarkan bahwa tindakan yang baik 
adalah tindakan yang menghasilkan “the greatest 
happiness for the greatest number” – 
kebahagiaan terbesar untuk jumlah orang yang 
terbesar (Bentham,, 1789). Dalam konteks 
sosial, prinsip ini tampak membawa banyak 
kemajuan, seperti dalam bidang hukum, politik, 
dan ekonomi. Namun, jika diterapkan secara 
mutlak tanpa mempertimbangkan nilai-nilai 
ilahi, utilitarianisme dapat menjerumuskan 
manusia pada pandangan hidup yang hanya 
berfokus pada hasil pragmatis, mengabaikan 
dimensi moral yang melampaui manfaat material 
semata. 

Dalam perspektif iman Kristen, kebaikan 
sejati bukan hanya soal hasil atau konsekuensi 
yang tampak baik, tetapi juga tentang motivasi 
hati dan kesesuaian tindakan dengan kehendak 
Allah. Ketika kebaikan diukur semata-mata 
berdasarkan manfaat duniawi, manusia bisa 
terjebak pada ilusi bahwa ia sedang melakukan 
sesuatu yang benar, padahal sesungguhnya ia 
sedang menjauh dari Allah. Hal ini tercermin 

dalam banyak contoh di mana tindakan yang 
tampaknya “baik” justru bertentangan dengan 
prinsip kebenaran firman Tuhan. 

Misalnya, dalam utilitarianisme, 
kebohongan dapat dibenarkan jika dianggap 
membawa manfaat lebih besar bagi banyak 
orang. Namun, dalam iman Kristen, berbohong 
tetap salah karena bertentangan dengan sifat 
Allah yang adalah kebenaran itu sendiri. Contoh 
ini menunjukkan bahwa kebaikan dalam 
perspektif utilitarian sering kali bersifat relatif, 
bergantung pada situasi, dan tidak memiliki 
landasan moral yang mutlak. Akhirnya, 
kebaikan yang semestinya mengarahkan 
manusia pada Allah justru menjadi jebakan yang 
menjauhkan manusia dari sumber kebaikan 
sejati. 

Fenomena ini semakin nyata di era 
modern yang mengagungkan rasionalitas, 
efisiensi, dan keuntungan pragmatis. Banyak 
orang memandang moralitas hanya sebagai 
sarana untuk mencapai kesejahteraan sosial, 
bukan sebagai panggilan untuk hidup dalam 
ketaatan pada kehendak Allah. Akibatnya, nilai-
nilai kebenaran yang bersumber dari Alkitab 
mulai dikesampingkan, digantikan oleh standar 
moral buatan manusia yang mudah berubah 
mengikuti arus zaman. Dalam kondisi ini, 
kebaikan kehilangan makna transendennya dan 
menjadi alat pembenaran bagi berbagai tindakan 
yang sesungguhnya menentang kehendak Allah. 

Masalahnya bukan pada upaya untuk 
membawa manfaat bagi banyak orang, 
melainkan pada ketika manusia menjadikan 
manfaat itu sebagai ukuran kebaikan yang 
utama, menggantikan kedaulatan Allah. Ketika 
manusia lebih mengutamakan kebahagiaan 
kolektif dibanding kesetiaan pada perintah 
Tuhan, maka kebaikan itu telah menjadi berhala 
baru. Ia tampak mulia di permukaan, namun 
secara perlahan memisahkan manusia dari relasi 



104 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

sejati dengan Pencipta. Inilah yang disebut 
sebagai kebaikan yang menyesatkan – kebaikan 
yang tampak benar di mata manusia, tetapi salah 
di hadapan Allah. Semakin penting untuk dikaji 
karena banyak gereja dan orang percaya tanpa 
sadar juga terpengaruh oleh pola pikir utilitarian. 
Ketika pelayanan, keputusan etika, dan 
kehidupan rohani hanya diukur dari keberhasilan 
lahiriah dan kepuasan jemaat, bukan lagi dari 
ketaatan pada firman Tuhan, maka gereja sedang 
bergerak menjauh dari panggilannya yang sejati. 
Inilah tantangan besar bagi iman Kristen di era 
modern: bagaimana tetap setia pada kebenaran 
mutlak di tengah dunia yang menilai segala 
sesuatu berdasarkan manfaat praktis. 

Alkitab sendiri telah memperingatkan 
bahwa ada jalan yang tampak lurus di mata 
manusia, tetapi ujungnya menuju kebinasaan 
(Amsal 14:12). Dengan kata lain, tidak semua 
yang tampak baik secara lahiriah benar di 
hadapan Tuhan. Tanpa dasar teologis yang kuat, 
kebaikan yang dimotivasi oleh utilitarianisme 
akan cenderung mengabaikan aspek dosa, 
kebenaran ilahi, dan keselamatan kekal. Padahal, 
tujuan tertinggi manusia bukan sekadar 
menciptakan kebahagiaan sosial, melainkan 
memuliakan Allah dan menikmati persekutuan 
dengan-Nya selamanya.  

Kajian ini juga relevan dalam diskursus 
etika Kristen yang sering berhadapan dengan 
isu-isu moral kontemporer, seperti aborsi, 
euthanasia, keadilan sosial, dan kebijakan 
publik. Banyak keputusan etika modern diambil 
berdasarkan pertimbangan utilitarian: apa yang 
dianggap paling sedikit menimbulkan 
penderitaan dan paling banyak memberikan 
manfaat. Namun, tanpa pijakan pada firman 
Tuhan, pertimbangan ini bisa salah arah. Oleh 
karena itu, penting untuk memahami bagaimana 
utilitarianisme dapat menjadi jebakan kebaikan 
yang menyesatkan. Di sinilah muncul paradoks 
yang perlu dikaji: apakah semua kebaikan yang 
bermanfaat bagi banyak orang otomatis 
mendekatkan kita kepada Allah? Ataukah ada 
kebaikan yang justru menjauhkan kita dari-Nya 
karena motivasi yang salah? Teori utilitarisme 
menekankan hasil (consequentialism), 
sementara iman Kristen menekankan motivasi 
dan ketaatan pada kebenaran ilahi. Perbedaan ini 

membuka ruang diskusi tentang bagaimana 
menilai kebaikan secara lebih utuh, tidak hanya 
dari aspek manfaat sosial tetapi juga dari aspek 
moral spiritual.  

Dengan demikian, penelitian atau kajian 
mengenai kebaikan yang menyesatkan ini 
bertujuan untuk membuka mata bahwa tidak 
semua kebaikan itu sejati di hadapan Allah. 
Prinsip utilitarianisme, meski bermanfaat dalam 
beberapa aspek, berpotensi menyingkirkan 
Allah dari pusat moralitas manusia. Melalui 
kajian ini, diharapkan kita dapat membedakan 
kebaikan semu yang pragmatis dengan kebaikan 
sejati yang bersumber dari Allah, sehingga iman 
kita tidak terjebak dalam ilusi moralitas yang 
pada akhirnya menjauhkan manusia dari Sang 
Pencipta. 

 
TINJAUN LITERATUR 
Pengertian Utilitarisme 

Utilitarisme adalah salah satu teori etika 
normatif yang menilai baik atau buruknya suatu 
tindakan berdasarkan konsekuensi atau hasil 
yang ditimbulkan. Secara sederhana, utilitarisme 
berpandangan bahwa tindakan dianggap benar 
apabila menghasilkan manfaat, kebahagiaan, 
atau kesejahteraan yang sebesar-besarnya bagi 
sebanyak mungkin orang. Kata utility dalam 
bahasa Inggris berarti manfaat atau kegunaan, 
sehingga dasar penilaian moral dalam 
utilitarisme bukan pada niat atau prinsip mutlak, 
melainkan pada sejauh mana sebuah tindakan 
meningkatkan kebahagiaan dan mengurangi 
penderitaan. Dengan demikian, moralitas 
bersifat teleologis, yaitu berorientasi pada tujuan 
akhir, bukan pada proses atau aturan yang 
mengikat (West, H & Duignan, 2025) 

Teori utilitarisme berkembang pada abad 
ke-18 dan ke-19 sebagai respon terhadap 
perdebatan moral di Inggris. Tokoh utama yang 
memperkenalkan gagasan ini adalah Jeremy 
Bentham (1748–1832). Bentham menyatakan 
bahwa manusia secara alami dikendalikan oleh 
dua kekuatan utama, yaitu rasa senang (pleasure) 
dan rasa sakit (pain). Oleh karena itu, ukuran 
baik atau buruknya tindakan dapat dihitung dari 
sejauh mana tindakan tersebut membawa lebih 
banyak kesenangan dibandingkan penderitaan. 
(Bentham,, 1789). 



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 105 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Setelah Bentham, teori ini disempurnakan 
oleh John Stuart Mill (1806–1873), yang tidak 
hanya mempertimbangkan kuantitas 
kebahagiaan, tetapi juga kualitasnya. Mill 
menekankan bahwa kesenangan intelektual dan 
moral lebih tinggi nilainya daripada kesenangan 
fisik atau material semata. 

Prinsip utama utilitarisme dikenal dengan 
“the greatest happiness principle” atau prinsip 
kebahagiaan terbesar. Artinya, suatu tindakan 
dinilai benar secara moral apabila mampu 
memaksimalkan kebahagiaan dan 
meminimalkan penderitaan bagi jumlah orang 
yang paling banyak. Dengan demikian, 
kebahagiaan tidak bersifat individual, melainkan 
diperhitungkan secara kolektif. Dalam konteks 
ini, setiap orang dianggap memiliki nilai yang 
sama, sehingga kebahagiaan satu orang tidak 
lebih penting daripada kebahagiaan orang lain. 
Cara berpikir ini menjadikan utilitarisme sebagai 
teori etika yang bersifat egaliter, karena 
mempertimbangkan kepentingan semua 
makhluk yang terdampak oleh tindakan tertentu. 

Utilitarisme termasuk dalam teori etika 
konsekuensialis, yakni teori yang menilai 
moralitas berdasarkan konsekuensi atau akibat 
yang ditimbulkan oleh suatu tindakan. Ini 
berbeda dengan etika deontologis, seperti yang 
diajarkan oleh Immanuel Kant, yang menilai 
tindakan berdasarkan kewajiban moral atau 
prinsip yang bersifat mutlak. Dalam utilitarisme, 
niat baik tidak cukup untuk membuat tindakan 
menjadi benar jika pada akhirnya menimbulkan 
lebih banyak kerugian. Sebaliknya, tindakan 
yang secara umum dianggap salah, seperti 
berbohong atau mencuri, bisa dianggap benar 
jika menghasilkan manfaat yang lebih besar bagi 
banyak orang. Dengan kata lain, hasil akhir (the 
end) dapat membenarkan cara yang ditempuh 
(the means). 

Meskipun utilitarisme dianggap 
sederhana dan praktis, banyak kritik yang 
diajukan terhadap teori ini. Pertama, teori ini 
dapat mengorbankan hak-hak individu demi 
kepentingan mayoritas, sehingga keadilan 
personal sering diabaikan. Kedua, sulit untuk 
mengukur kebahagiaan secara objektif karena 
sifatnya yang subjektif dan beragam antara satu 
orang dengan yang lain. Ketiga, utilitarisme 

tidak mempertimbangkan nilai moral dari niat, 
sehingga tindakan yang tidak etis dapat 
dibenarkan apabila dianggap menghasilkan 
manfaat yang lebih besar. Karena kelemahan-
kelemahan ini, beberapa ahli mencoba 
mengembangkan variasi seperti rule 
utilitarianism, yang mempertimbangkan aturan 
umum yang dapat membawa kebahagiaan 
jangka panjang. 

Tokoh dan pandangan paham Utilitarisme 
adalah: 
1.  Jeremy Bentham (1748–1832) sebagai 

pendiri utilitarisme klasik. Menyatakan 
“Nature has placed mankind under the 
governance of two sovereign masters, pain 
and pleasure” artinya manusia selalu 
menghindari penderitaan dan mengejar 
kesenangan. Menciptakan konsep “felicific 
calculus” yaitu perhitungan matematis untuk 
menilai seberapa besar kesenangan/derita 
yang dihasilkan tindakan. 

2.  John Stuart Mill (1806–1873), 
mengembangkan utilitarisme Bentham, tapi 
membedakan kualitas kesenangan, bukan 
hanya kuantitas.“It is better to be a human 
being dissatisfied than a pig satisfied.” 
Artinya, kesenangan intelektual & moral 
lebih tinggi nilainya daripada kesenangan 
fisik. 

3. Henry Sidgwick (1838–1900) adalah seorang 
filsuf moral Inggris yang dikenal sebagai 
salah satu tokoh penting dalam 
pengembangan utilitarisme modern. Jika 
Jeremy Bentham menekankan prinsip “the 
greatest happiness for the greatest number” 
secara sederhana dan John Stuart Mill 
menambahkan dimensi kualitas kebahagiaan, 
maka Sidgwick berusaha menyistematisasi 
utilitarisme agar lebih rasional, metodologis, 
dan filosofis. 

 
Jenis-Jenis Paham Utilitarianisme 

Sejak diperkenalkan oleh Jeremy 
Bentham dan dikembangkan oleh John Stuart 
Mill, utilitarianisme mengalami beberapa variasi 
dan penekanan yang berbeda. Secara umum, ada 
beberapa jenis utilitarianisme yang penting 
untuk dipahami (detik.com, 2025): 
1.  Act Utilitarianism (Utilitarianisme Tindakan) 



106 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

 Jenis ini menilai baik atau buruknya suatu 
tindakan berdasarkan konsekuensi langsung 
dari tindakan tersebut. Sebuah tindakan 
dianggap benar jika hasilnya menghasilkan 
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang 
terbanyak, tanpa harus memikirkan aturan 
moral yang berlaku secara umum. 

 Contoh: 
Jika berbohong dalam suatu situasi tertentu 
dapat menyelamatkan nyawa seseorang dan 
membawa kebahagiaan lebih besar, maka 
berbohong dianggap benar secara moral. 

2. Rule Utilitarianism (Utilitarianisme Aturan) 
 Jenis ini menilai baik atau buruknya tindakan 

berdasarkan aturan umum yang jika diikuti 
secara konsisten akan menghasilkan 
kebahagiaan terbesar bagi banyak orang. 
Jadi, bukan hanya menilai akibat langsung 
tindakan, tetapi menilai aturan moral yang 
melandasinya. 

 Contoh: 
Berbohong pada satu kasus mungkin 
menghasilkan kebahagiaan, tapi jika aturan 
“berbohong itu boleh” diterapkan secara 
umum, akan merusak kepercayaan sosial dan 
akhirnya mengurangi kebahagiaan. Maka, 
kejujuran tetap dijaga sebagai aturan umum 
yang menghasilkan kebahagiaan jangka 
panjang. 

3.  Hedonistic Utilitarianism (Utilitarianisme 
Hedonistik) 

 Ini adalah bentuk utilitarianisme klasik ala 
Jeremy Bentham, yang menilai kebaikan 
berdasarkan jumlah kesenangan (pleasure) 
yang dihasilkan dan pengurangan rasa sakit 
(pain). 

 Prinsip utama Bentham: “Nature has placed 
mankind under the governance of two 
sovereign masters, pain and pleasure.” 

 Contoh: 
Makan makanan enak dianggap baik karena 
memberi kesenangan, sementara kelaparan 
dianggap buruk karena memberi rasa sakit. 

4.  Eudaimonistic Utilitarianism 
(Utilitarianisme Eudaimonistik) 

 Dikembangkan oleh John Stuart Mill, jenis 
ini menilai kebaikan bukan hanya dari 
kuantitas kesenangan, tetapi juga kualitas 
kesenangan. Mill membedakan kesenangan 

rendah (fisik) dengan kesenangan tinggi 
(intelektual, moral, dan spiritual). Prinsip 
Mill: “It is better to be a human being 
dissatisfied than a pig satisfied.” 

 Contoh: 
Membaca buku atau belajar dianggap 
memberikan kesenangan yang lebih 
bermakna (kesenangan tingkat tinggi) 
dibanding hanya makan atau tidur 
(kesenangan tingkat rendah). 

5.  Preference Utilitarianism (Utilitarianisme 
Preferensi) 

 Jenis ini muncul lebih modern, dipopulerkan 
oleh R. M. Hare dan Peter Singer. Kebaikan 
diukur bukan hanya dari kesenangan atau 
kebahagiaan, tetapi dari pemenuhan 
preferensi atau keinginan rasional manusia. 

 Contoh: 
Jika seseorang lebih memilih hidup 
sederhana daripada kaya raya, maka 
kebahagiaan moralnya dinilai dari seberapa 
terpenuhi pilihannya, bukan dari ukuran 
kesenangan materi. 

6.  Negative Utilitarianism 
 Variasi ini menekankan bukan hanya 

penciptaan kebahagiaan, tetapi terutama 
pengurangan penderitaan. Prinsipnya: lebih 
penting menghilangkan rasa sakit daripada 
mengejar kesenangan. 

 Contoh: 
Menyelamatkan seseorang dari rasa sakit 
hebat dianggap lebih penting daripada 
memberi kebahagiaan kecil pada banyak 
orang. 

 
Teologi Moral Kristen 

Teologi Moral Kristen adalah cabang 
teologi yang mempelajari dasar, prinsip, dan 
penerapan nilai-nilai moral berdasarkan wahyu 
Allah yang dinyatakan melalui Alkitab. Teologi 
ini menegaskan bahwa moralitas bukanlah 
produk pemikiran manusia, budaya, atau hasil 
pragmatis, melainkan berakar pada karakter 
Allah yang kudus, adil, dan penuh kasih. Dengan 
demikian, kebaikan dan kejahatan tidak bersifat 
relatif atau bergantung pada situasi, tetapi 
bersumber dari kehendak Allah yang mutlak. 
Dalam kerangka ini, moralitas sejati selalu 
memiliki dimensi teosentris, yaitu berpusat pada 



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 107 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Allah sebagai sumber kebaikan yang sejati. 
(Mohn, 2024) 

Berbeda dengan etika sekuler yang sering 
mengandalkan akal budi manusia untuk 
menentukan benar atau salah, Teologi Moral 
Kristen memandang bahwa manusia tidak 
mampu menentukan kebenaran moral secara 
independen. Hal ini karena manusia telah jatuh 
ke dalam dosa, sehingga akalnya tercemar dan 
cenderung menyeleweng dari kehendak ilahi. 
Roma 3:10-12 menegaskan bahwa “tidak ada 
yang benar, seorang pun tidak”, sehingga tanpa 
anugerah Allah, semua kebaikan manusia 
hanyalah “kain kotor” di hadapan-Nya (Yesaya 
64:6). Dengan demikian, teologi moral Kristen 
memandang perlunya standar moral yang tetap, 
yaitu hukum dan kehendak Allah yang 
dinyatakan dalam firman-Nya. 

Teologi Moral Kristen juga mengajarkan 
bahwa tujuan utama ketaatan moral bukanlah 
sekadar mencapai kesejahteraan sosial atau 
kebahagiaan pribadi, melainkan untuk 
memuliakan Allah. Hal ini ditegaskan dalam 1 
Korintus 10:31, “Jika engkau makan atau 
minum, atau jika engkau melakukan sesuatu 
yang lain, lakukanlah semuanya itu untuk 
kemuliaan Allah.” Dengan demikian, moralitas 
Kristen tidak hanya mempertimbangkan 
konsekuensi lahiriah, tetapi juga motivasi hati 
yang diarahkan untuk mengasihi Allah dan 
sesama. Etika Kristen melampaui moralitas 
duniawi karena menempatkan dimensi rohani 
dan kekekalan sebagai pertimbangan utama. 

Keseluruhan pengertian Teologi Moral 
Kristen ini menunjukkan bahwa moralitas 
Kristen bersifat teosentris (berpusat pada Allah), 
absolut (tidak berubah oleh budaya atau 
mayoritas opini), dan berorientasi pada 
kekekalan (bukan sekadar manfaat sementara). 
Dengan pemahaman ini, terlihat jelas perbedaan 
mendasar antara moralitas Kristen dan moralitas 
utilitarianisme yang bersifat pragmatis. 
Kebaikan yang tidak berakar pada kehendak 
Allah berpotensi menjadi kebaikan yang 
menyesatkan, karena meskipun tampak benar di 
mata manusia, pada akhirnya menjauhkan 
manusia dari Sang Sumber kebaikan itu sendiri. 

 

Divine Command Theory (Teori Perintah 
Ilahi) 

Divine Command Theory (Teori Perintah 
Ilahi) adalah salah satu teori moral klasik yang 
menyatakan bahwa standar benar atau salahnya 
suatu tindakan ditentukan oleh kehendak atau 
perintah Allah. Dalam teori ini, suatu tindakan 
dianggap baik karena Allah memerintahkannya, 
dan dianggap salah karena Allah melarangnya. 
Artinya, moralitas tidak memiliki otonomi yang 
berdiri sendiri, melainkan bersifat teosentris, 
berpusat pada kehendak Allah sebagai sumber 
kebenaran mutlak. Teori ini muncul dalam 
konteks filsafat moral, tetapi memiliki akar yang 
sangat kuat dalam tradisi iman Kristen, Yahudi, 
dan Islam. (Divine command theory, In 
Wikipedia,2025.)  

Dalam perspektif iman Kristen, dasar dari 
Divine Command Theory adalah pengakuan 
bahwa Allah adalah sumber dan standar 
moralitas yang tertinggi. Mazmur 119:68 
menegaskan, “Engkaulah baik dan berbuat baik; 
ajarkanlah ketetapan-ketetapan-Mu kepadaku.” 
Artinya, kebaikan bukanlah sesuatu yang 
independen di luar diri Allah, melainkan berasal 
dari natur-Nya yang kudus. Dengan demikian, 
kehendak Allah bukan hanya “perintah”, tetapi 
juga refleksi dari siapa Allah itu sendiri. Karena 
Allah itu baik, maka apa yang diperintahkan-
Nya pasti baik. 

Teori ini menolak pandangan relativisme 
moral yang menilai baik-buruk berdasarkan 
manfaat, budaya, atau mayoritas pendapat 
manusia. Dalam Divine Command Theory, 
moralitas bersifat absolut karena didasarkan 
pada otoritas Allah yang tidak berubah. 
Misalnya, perintah “Jangan membunuh” 
(Keluaran 20:13) bukanlah hasil kesepakatan 
sosial semata, tetapi ketetapan ilahi yang berlaku 
universal dan kekal. Ini berbeda dengan 
utilitarianisme, yang dapat membenarkan 
pembunuhan jika hasil akhirnya dianggap 
membawa “kebahagiaan terbesar bagi jumlah 
orang terbesar.” 

Landasan filosofis Divine Command 
Theory juga sering dikaitkan dengan perdebatan 
klasik Euthyphro Dilemma dari Plato. Dalam 
dialog tersebut, Socrates bertanya: “Apakah 
sesuatu itu baik karena para dewa 



108 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

memerintahkannya, atau para dewa 
memerintahkannya karena itu baik?” Dalam 
perspektif Kristen, dilema ini dijawab bahwa 
Allah tidak memerintahkan sesuatu secara 
sewenang-wenang, tetapi karena perintah-Nya 
selaras dengan natur-Nya yang baik. Dengan 
kata lain, kebaikan bukan di luar Allah, 
melainkan merupakan bagian dari esensi Allah 
itu sendiri. 

Dalam praktiknya, Divine Command 
Theory memberikan kepastian moral bagi orang 
percaya. Karena Allah telah menyatakan 
kehendak-Nya melalui wahyu (Alkitab), 
manusia tidak perlu meraba-raba standar moral 
berdasarkan akal budi yang terbatas. Firman 
Tuhan menjadi pedoman hidup yang objektif, 
misalnya dalam Hukum Taurat (Keluaran 20) 
atau pengajaran Yesus dalam Khotbah di Bukit 
(Matius 5–7). Hal ini menegaskan bahwa 
ketaatan moral bukan sekadar mengikuti “apa 
yang tampak baik”, tetapi mengikuti apa yang 
diperintahkan Allah. 

Divine Command Theory juga 
menekankan bahwa motivasi utama moralitas 
adalah kasih dan ketaatan kepada Allah, bukan 
sekadar mengejar konsekuensi baik. Yohanes 
14:15 menegaskan, “Jikalau kamu mengasihi 
Aku, kamu akan menuruti segala perintah-Ku.” 
Dalam kerangka ini, kebaikan sejati tidak diukur 
dari manfaat sosial atau keuntungan pragmatis, 
tetapi dari kesetiaan pada kehendak Allah. Inilah 
yang membedakan moralitas Kristen dari teori 
utilitarianisme yang mengutamakan hasil atau 
konsekuensi sebagai ukuran utama. 

Meski demikian, Divine Command 
Theory tidak berarti Allah memberikan perintah 
secara arbitrer atau tidak masuk akal. Karena 
Allah adalah sumber hikmat dan kasih, semua 
perintah-Nya bertujuan untuk kebaikan manusia, 
meskipun terkadang manusia tidak langsung 
memahami alasannya. Misalnya, larangan untuk 
membalas dendam (Roma 12:19) mungkin 
tampak “tidak praktis” dalam logika dunia, tetapi 
sesungguhnya membawa keadilan dan damai 
yang lebih tinggi. Hal ini menunjukkan bahwa 
perintah Allah sering melampaui logika 
utilitarian yang sempit. 

Dalam sejarah teologi Kristen, banyak 
tokoh yang mendukung Divine Command 

Theory. Agustinus menegaskan bahwa moralitas 
sejati hanya mungkin jika manusia hidup selaras 
dengan kehendak Allah. Thomas Aquinas juga 
mengaitkan hukum moral dengan lex divina 
(hukum ilahi) yang menjadi patokan mutlak bagi 
manusia, (Wardani, & Delasa, 2023).. Dalam 
teologi modern, Kierkegaard menegaskan 
bahwa ketaatan kepada Allah bahkan dapat 
melampaui penilaian etika umum, seperti yang 
ditunjukkan dalam kisah Abraham yang diminta 
mengorbankan Ishak (Kejadian 22) – sebuah 
contoh iman yang taat pada perintah Allah meski 
tampak “tidak rasional” menurut standar 
manusia. 

Konsep ini sangat penting untuk menilai 
bahaya kebaikan pragmatis yang menyesatkan. 
Utilitarianisme, misalnya, dapat membenarkan 
tindakan yang jelas bertentangan dengan 
kehendak Allah jika dianggap menghasilkan 
kebahagiaan yang lebih besar. Divine Command 
Theory menolak logika ini dan menegaskan 
bahwa tidak ada kebaikan sejati di luar ketaatan 
pada Allah. Bahkan, Amsal 14:12 
memperingatkan, “Ada jalan yang disangka 
orang lurus, tetapi ujungnya menuju maut.” Ini 
menunjukkan bahwa kebaikan menurut manusia 
dapat menipu jika tidak selaras dengan 
kebenaran ilahi. 

Dengan demikian, Divine Command 
Theory memberikan kerangka moral yang 
kokoh, absolut, dan berpusat pada Allah. 
Moralitas Kristen bukanlah sekadar upaya 
manusia mencapai kebahagiaan kolektif, 
melainkan panggilan untuk taat kepada Allah 
sebagai sumber kebaikan sejati. Teori ini 
menegaskan bahwa kebaikan tidak bisa 
dipisahkan dari relasi dengan Allah, dan 
kebaikan yang tidak didasarkan pada kehendak-
Nya berpotensi menjadi kebaikan yang 
menyesatkan. Dalam konteks ini, Divine 
Command Theory menjadi dasar penting untuk 
mengkritik utilitarianisme yang menempatkan 
manusia dan konsekuensinya sebagai pusat 
moralitas. 

 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi pustaka (library 
research) yang bersifat deskriptif-analitis. 



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 109 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang 
dikaji lebih bersifat filosofis-teologis, bukan 
empiris, sehingga membutuhkan analisis 
konsep, teori, dan pandangan normatif baik dari 
filsafat moral maupun teologi Kristen.  Jenis 
penelitian ini adalah penelitian kualitatif 
deskriptif, yang bertujuan untuk 
menggambarkan, menganalisis, dan 
menafsirkan konsep kebaikan dalam perspektif 
utilitarisme, lalu membandingkannya dengan 
pemahaman kebaikan menurut iman Kristen. 
Penelitian ini tidak melakukan pengumpulan 
data kuantitatif, melainkan menelusuri gagasan, 
teori, dan prinsip normatif yang terkandung 
dalam literatur. Analisis data dilakukan secara 
deskriptif-analitis dan komparatif. Deskriptif 
analitis digunakan untuk memaparkan secara 
sistematis pandangan utilitarisme tentang 
kebaikan, serta konsep kebaikan menurut 
Alkitab. Komparatif digunakan untuk 
membandingkan kesamaan dan perbedaan 
mendasar antara kedua perspektif tersebut, 
terutama dalam menilai apakah kebaikan yang 
membawa manfaat sosial otomatis bernilai 
secara spiritual. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Utilitarianisme sebagai teori etika 
konsekuensialis memang mendorong manusia 
untuk mengejar kebahagiaan terbesar bagi 
jumlah orang yang terbesar. Prinsip ini tampak 
mulia karena berorientasi pada pengurangan 
penderitaan dan peningkatan kesejahteraan 
sosial. Namun, ketika dianalisis dari perspektif 
iman Kristen, utilitarianisme dapat menjadi 
kebaikan yang menyesatkan, karena ia 
mengukur moralitas hanya berdasarkan hasil 
akhir, bukan berdasarkan kehendak Allah. Ini 
membuka peluang bagi manusia untuk 
membenarkan tindakan dosa (seperti 
kebohongan, pembunuhan, atau penindasan 
minoritas) asalkan dianggap membawa manfaat 
lebih besar bagi mayoritas. Dalam 
utilitarianisme, manfaat kolektif menjadi ukuran 
tertinggi, sementara dalam iman Kristen, 
ketaatan kepada kehendak Allah adalah standar 
moral yang mutlak. Ketika manusia hanya 
berfokus pada hasil dan mengabaikan kehendak 
Allah, ia akan mudah jatuh pada kompromi 

moral. Misalnya, keputusan perang demi 
kepentingan yang lebih besar atau pengorbanan 
hak minoritas demi mayoritas dianggap benar 
secara utilitarian, tetapi salah secara Kristen 
karena mengabaikan martabat manusia yang 
diciptakan segambar dengan Allah. Inilah yang 
dimaksud “kebaikan yang menyesatkan”—
tampak baik secara manusiawi tetapi 
menjerumuskan manusia menjauh dari Allah. 

Prinsip utilitarianisme diterapkan secara 
ekstrem, hati nurani manusia dapat tumpul 
karena terus-menerus membenarkan cara yang 
salah demi tujuan yang dianggap baik. Hal ini 
menumbuhkan relativisme moral, di mana 
kebenaran diukur oleh situasi dan hasil, bukan 
lagi oleh firman Tuhan. Akibatnya, manusia 
menjadi pusat penentu moralitas, bukan lagi 
Allah. Ini membawa dampak spiritual yang 
serius, karena manusia belajar mengandalkan 
kebijaksanaan sendiri dan bukan lagi bersandar 
pada kehendak Tuhan yang sempurna. Orang 
Kristen perlu mewaspadai jebakan kebaikan 
semu yang dihasilkan oleh cara pandang 
utilitarian. Memang benar bahwa orang percaya 
dipanggil untuk mengasihi sesama, menolong 
yang menderita, dan mengupayakan 
kesejahteraan banyak orang, tetapi semua itu 
harus dilakukan tanpa melanggar prinsip moral 
Allah. Kasih sejati tidak pernah menghalalkan 
cara yang berdosa demi hasil yang tampaknya 
baik. Dengan demikian, orang percaya harus 
tetap setia pada kebenaran Alkitab, bahkan jika 
ketaatan itu tidak populer atau tampak “kurang 
bermanfaat” secara pragmatis. 

Utilitarianisme menjadikan manusia dan 
konsekuensi duniawi sebagai sumber dan tolok 
ukur kebaikan, sedangkan iman Kristen 
mengakui bahwa Allah adalah sumber kebaikan 
sejati. Kebaikan dalam pandangan Kristen bukan 
hanya soal mengurangi penderitaan fisik atau 
sosial, melainkan membawa manusia lebih dekat 
kepada Allah dan memuliakan-Nya. Ini 
menunjukkan kontras yang mendalam: kebaikan 
utilitarianisme sering kali berhenti pada tujuan 
temporal, sedangkan kebaikan Kristen bersifat 
kekal dan berorientasi pada relasi manusia 
dengan Penciptanya. Ketika logika utilitarian 
menggantikan hukum Allah, maka segala 
sesuatu dapat dinegosiasikan, termasuk nilai-



110 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

nilai moral yang paling fundamental. Dosa bisa 
dianggap “diperbolehkan” selama hasilnya 
menguntungkan lebih banyak orang. Ini bukan 
hanya merusak tatanan etika, tetapi juga 
menjauhkan manusia dari pengenalan akan 
kebenaran Allah. Sebab, ketika manusia terbiasa 
menimbang moralitas berdasarkan untung-rugi, 
ia tidak lagi melihat perlunya ketaatan kepada 
Tuhan. 

Karena itu, hasil penelitian ini 
memurnikan pemahaman bahwa tidak semua 
kebaikan adalah benar di mata Allah. Kebaikan 
sejati harus memiliki dua dimensi: (1) benar 
secara moral menurut firman Tuhan, dan (2) 
membawa dampak kasih bagi sesama. Jika 
hanya memiliki salah satunya, maka kebaikan itu 
menjadi pincang. Ini yang membuat 
utilitarianisme berbahaya: ia hanya menekankan 
dampak sosial, tetapi mengabaikan dimensi 
ketaatan kepada Allah yang adalah sumber 
moralitas. 

Pembahasan ini memperlihatkan contoh 
studi kasus dalam kehidupan nyata meskipun 
tampak baik, bisa menyesatkan manusia karena 
memisahkan kebaikan dari kehendak Allah. Ia 
mengajarkan bahwa tujuan menghalalkan cara, 
padahal dalam perspektif Kristen, tujuan dan 
cara harus sama-sama selaras dengan hukum 
Tuhan. Dengan demikian, orang percaya perlu 
berhati-hati agar tidak tertipu oleh kebaikan 
pragmatis yang justru menjauhkan dari Tuhan. 
Kebaikan sejati hanya ditemukan dalam ketaatan 
kepada Allah, meskipun terkadang tidak terlihat 
paling “menguntungkan” secara manusiawi.  

Hasil penelitian yang berupa kumpulan 
contoh studi kasus dapat disebut sebagai studi 
kasus jamak (multiple case study). Dalam studi 
kasus jamak, peneliti mengumpulkan dan 
menganalisis lebih dari satu kasus untuk 
memahami fenomena dengan membandingkan 
teori Utilitarisme serta Teori Moral Kristen dan 
Divine Command Theory.  
 
Berbohong untuk Menyelamatkan Nyawa 
Contoh: 

“Seseorang menyembunyikan seorang 
korban kejahatan di rumahnya. Ketika penjahat 
datang dan bertanya, ia berbohong bahwa korban 
tidak ada di sana.” 

Penjelasan Utilitarianisme:  
Utilitarianisme adalah teori moral 

konsekuensialis yang menilai benar atau 
salahnya suatu tindakan berdasarkan hasil 
akhirnya. Prinsip utamanya adalah “the greatest 
happiness for the greatest number” atau 
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang yang 
terbesar. Dalam konteks berbohong untuk 
menyelamatkan nyawa, utilitarianisme akan 
menilai kebohongan tersebut sebagai tindakan 
yang baik jika konsekuensinya lebih 
menguntungkan dibandingkan jika mengatakan 
kebenaran. Jadi, fokusnya bukan pada 
kebohongannya sendiri, tetapi pada dampak 
akhir dari kebohongan tersebut terhadap 
kebahagiaan dan penderitaan semua pihak yang 
terlibat. 

Jika orang tersebut mengatakan kebenaran 
kepada penjahat, maka korban kejahatan 
kemungkinan besar akan tertangkap, disakiti, 
atau bahkan dibunuh. Akibatnya, nyawa korban 
hilang, keluarga korban akan mengalami 
penderitaan, dan masyarakat bisa kehilangan 
rasa aman. Selain itu, penjahat akan semakin 
berani melakukan kejahatan karena merasa 
mudah menemukan targetnya. Dalam skenario 
ini, penderitaan yang dihasilkan lebih besar 
daripada kebahagiaan, sehingga menurut 
utilitarianisme, mengatakan kebenaran justru 
bukan tindakan yang baik karena menghasilkan 
dampak negatif yang lebih luas. 

 Sebaliknya, jika orang tersebut 
berbohong dan mengatakan bahwa korban tidak 
ada di rumah, maka nyawa korban dapat 
diselamatkan. Keluarga korban akan tetap 
merasakan kebahagiaan karena orang yang 
mereka kasihi selamat. Selain itu, korban 
mungkin nantinya bisa membantu menangkap 
penjahat sehingga mencegah kejahatan lebih 
lanjut. Kebohongan dalam situasi ini 
menimbulkan sedikit kerugian moral (karena 
melanggar kejujuran), tetapi keuntungan yang 
dihasilkan lebih besar, yaitu menyelamatkan 
hidup dan mengurangi penderitaan banyak 
pihak. Menurut logika utilitarianisme, 
keuntungan kolektif lebih besar daripada 
kerugian moral yang kecil, sehingga tindakan ini 
tetap dianggap baik.  



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 111 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Utilitarianisme tidak menilai tindakan 
secara mutlak, tetapi berdasarkan nilai 
kebahagiaan yang dihasilkan. Dalam kasus ini, 
berbohong memang melanggar norma kejujuran, 
tetapi menghasilkan kebahagiaan yang lebih 
besar: korban selamat, keluarga korban lega, 
masyarakat aman, dan pelaku kejahatan gagal. 
Prinsip “mengurangi penderitaan dan 
memaksimalkan kesejahteraan” menjadi dasar 
pembenarannya. Dengan demikian, kebohongan 
tidak dipandang sebagai intrinsik salah, 
melainkan netral—yang menjadi penentu baik-
buruknya hanyalah konsekuensinya. 

Dalam perspektif utilitarianisme, 
berbohong demi menyelamatkan nyawa adalah 
tindakan yang bermoral karena menghasilkan 
kebahagiaan lebih banyak daripada penderitaan. 
Prinsip ini fleksibel karena membolehkan 
pelanggaran norma jika hasil akhirnya lebih baik 
bagi mayoritas orang. Namun, logika ini juga 
menunjukkan kelemahan utilitarianisme: standar 
moral menjadi relatif dan bisa berubah 
tergantung situasi. Sesuatu yang salah pada satu 
konteks bisa dianggap benar pada konteks lain 
jika konsekuensinya menguntungkan. Itulah 
sebabnya utilitarianisme sering dipandang 
praktis, tetapi tidak selalu sejalan dengan 
moralitas absolut. 
 
Kontras dengan perspektif Kristen: 

Dalam Teologi Moral Kristen, ukuran 
benar atau salahnya suatu tindakan bukan 
ditentukan oleh konsekuensi, melainkan oleh 
kesesuaian tindakan itu dengan kehendak Allah. 
Hal ini sejalan dengan Divine Command Theory, 
yang menyatakan bahwa sesuatu itu baik karena 
Allah memerintahkannya, dan buruk karena 
Allah melarangnya. Alkitab secara jelas 
memerintahkan, “Janganlah kamu berdusta 
seorang kepada yang lain” (Kolose 3:9) dan 
menegaskan bahwa Allah membenci dusta 
(Amsal 12:22). Dengan demikian, berbohong, 
dalam bentuk apa pun, tetap bertentangan 
dengan natur Allah yang adalah kebenaran 
(Yohanes 14:6). Dalam moralitas Kristen, 
kejujuran bukan sekadar norma sosial, 
melainkan refleksi karakter Allah sendiri. 

Kristen menempatkan kebenaran sebagai 
nilai sakral karena kebenaran berasal dari Allah. 

Berbohong, meskipun tampaknya membawa 
manfaat, tetap merupakan dosa karena 
memutarbalikkan realitas yang Allah ciptakan. 
Rasul Paulus mengajarkan bahwa orang percaya 
harus “berkata benar seorang kepada yang lain” 
(Efesus 4:25), sebab kita dipanggil untuk hidup 
dalam terang. Dengan demikian, dari sudut 
pandang moral Kristen, tidak ada pembenaran 
mutlak untuk berbohong, bahkan jika tujuannya 
tampak mulia seperti menyelamatkan nyawa. 
Allah memanggil umat-Nya untuk mempercayai 
hikmat dan kedaulatan-Nya, bukan 
menghalalkan cara demi mencapai tujuan yang 
dianggap baik. 

Berbeda dengan utilitarianisme yang 
berpusat pada konsekuensi, Teologi Moral 
Kristen berpusat pada ketaatan kepada Allah. 
Moralitas Kristen menekankan bahwa tindakan 
baik harus lahir dari hati yang takut akan Tuhan 
dan mengasihi Dia, bukan hanya 
mempertimbangkan akibat pragmatis. Bahkan 
ketika berada dalam situasi ekstrem seperti 
menyembunyikan korban kejahatan, orang 
percaya tetap dipanggil untuk bertindak sesuai 
dengan nilai-nilai Allah: kasih, kebenaran, dan 
keadilan. Dalam hal ini, seorang Kristen dapat 
berusaha melindungi korban dengan cara lain 
tanpa harus berdusta, misalnya dengan 
mengalihkan perhatian penjahat atau tetap diam 
tanpa menyatakan kebohongan eksplisit. 

Meski demikian, tradisi Kristen juga 
mengakui kompleksitas dilema moral. Tokoh 
seperti Dietrich Bonhoeffer, yang hidup pada 
masa Nazi, mengakui bahwa terkadang manusia 
dihadapkan pada pilihan yang sama-sama tidak 
ideal karena dunia yang sudah jatuh dalam dosa. 
Jika seseorang akhirnya memilih berbohong 
demi kasih untuk menyelamatkan nyawa, ia 
tetap harus menyadari bahwa tindakan tersebut 
bukanlah kebenaran ideal di hadapan Allah dan 
tetap memerlukan pengampunan-Nya. Artinya, 
meskipun kebohongan itu bisa dimaklumi dalam 
konteks darurat, ia tidak boleh dibenarkan 
sebagai sesuatu yang sepenuhnya benar. 

Dari perspektif Kristen dan Divine 
Command Theory, kebohongan untuk 
menyelamatkan nyawa tetap tidak ideal karena 
melanggar sifat Allah yang adalah kebenaran. 
Namun, orang percaya dipanggil untuk 



112 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

mengasihi sesama tanpa mengkompromikan 
kebenaran Allah. Prinsipnya adalah bahwa 
kebaikan sejati tidak dapat dicapai dengan cara 
yang salah. Ini menegaskan perbedaan mendasar 
dengan utilitarianisme: bagi Kristen, moralitas 
tidak ditentukan oleh hasil akhir, tetapi oleh 
kesetiaan pada kehendak Allah. Dalam situasi 
sulit, umat Kristen diajak untuk bersandar pada 
hikmat Tuhan, percaya pada kedaulatan-Nya, 
dan jika jatuh dalam kelemahan, tetap datang 
kepada-Nya untuk memohon anugerah 
pengampunan. 

 
Mengorbankan Satu Orang untuk 
Menyelamatkan Banyak Orang 
Contoh: 

“Dalam dilema kereta api (trolley 
problem), jika sebuah kereta melaju dan akan 
menabrak lima orang, Anda bisa 
mengalihkannya ke jalur lain yang hanya akan 
menabrak satu orang.” 
 
Penjelasan Utilitarianisme: 

Utilitarianisme adalah teori etika 
konsekuensialis yang menilai baik atau 
buruknya suatu tindakan berdasarkan hasil akhir 
yang dihasilkan. Prinsip utamanya adalah “the 
greatest happiness for the greatest number”—
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang yang 
terbesar. Dalam dilema kereta api, jika sebuah 
kereta melaju menuju lima orang, utilitarianisme 
akan mempertimbangkan jumlah nyawa yang 
bisa diselamatkan. Jika mengalihkan kereta ke 
jalur lain hanya akan membunuh satu orang, 
maka tindakan itu dianggap lebih baik karena 
menghasilkan penderitaan yang lebih sedikit 
secara total. 

Utilitarianisme melakukan kalkulasi 
moral yang sederhana: jika kereta dibiarkan, 
lima orang akan mati dan hanya satu yang 
selamat; tetapi jika kereta dialihkan, hanya satu 
orang yang mati dan lima orang selamat. Dengan 
demikian, total penderitaan yang ditimbulkan 
lebih sedikit ketika satu orang dikorbankan 
dibandingkan jika lima orang yang mati. 
Konsekuensi akhir menjadi ukuran utama. 
Walaupun tetap ada korban, hasil akhirnya lebih 
menguntungkan secara kolektif karena lebih 

banyak keluarga yang bahagia dan lebih sedikit 
duka yang ditanggung masyarakat. 

Bagi utilitarianisme, tindakan 
mengalihkan kereta adalah tindakan moral 
karena mengurangi jumlah penderitaan dan 
memaksimalkan jumlah kebahagiaan. Bahkan 
meski tindakan itu melibatkan pengorbanan 
langsung terhadap satu orang yang tidak 
bersalah, hal itu dianggap sah secara moral 
karena manfaat keseluruhan lebih besar daripada 
kerugian yang ditimbulkan. Dalam prinsip ini, 
tidak ada tindakan yang benar atau salah secara 
mutlak—yang menentukan hanyalah seberapa 
besar dampak positif atau negatifnya terhadap 
kesejahteraan kolektif. 

Dilema kereta api menunjukkan 
fleksibilitas utilitarianisme. Teori ini tidak 
terikat pada hukum moral absolut seperti 
“Jangan membunuh” atau “Jangan mencelakai 
orang lain”, melainkan pada hasil praktis. Jika 
tindakan melanggar aturan tetapi hasilnya lebih 
baik bagi banyak orang, maka tindakan itu tetap 
dianggap benar. Dengan demikian, 
utilitarianisme bersifat pragmatis—
mengorbankan satu orang dianggap masuk akal 
karena menyelamatkan lima orang. Prinsip ini 
tampak sederhana dan praktis, tetapi juga 
menimbulkan pertanyaan etis yang dalam: 
apakah tujuan yang baik selalu membenarkan 
cara yang buruk? 

Menurut utilitarianisme, mengorbankan 
satu orang untuk menyelamatkan banyak orang 
adalah tindakan bermoral karena menghasilkan 
kebahagiaan yang lebih besar secara total. 
Prinsip “lebih sedikit penderitaan lebih baik” 
menjadi dasar pembenaran. Namun, pandangan 
ini juga mengandung risiko—jika diterapkan 
secara ekstrem, logika utilitarianisme bisa 
membenarkan pengorbanan individu atau 
minoritas kapan saja demi mayoritas, bahkan 
tanpa mempertimbangkan keadilan atau hak 
dasar manusia. Inilah salah satu kritik terhadap 
utilitarianisme: meskipun efektif secara 
konsekuensial, ia bisa mengabaikan nilai 
intrinsik setiap manusia. 
 
Kontras dengan Perspektif Kristen: 

Dalam perspektif Kristen, ukuran baik dan 
buruk tidak ditentukan oleh hasil akhir, 



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 113 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

melainkan oleh kesesuaian tindakan dengan 
kehendak Allah, yang menyatakan bahwa 
sesuatu itu baik karena Allah 
memerintahkannya, dan buruk karena Allah 
melarangnya. Alkitab secara tegas 
memerintahkan, “Jangan membunuh” (Keluaran 
20:13). Artinya, manusia tidak memiliki otoritas 
moral untuk secara sengaja mengambil nyawa 
orang lain, bahkan dengan alasan untuk 
menyelamatkan lebih banyak orang. Nyawa 
setiap manusia bernilai sama di hadapan Allah 
karena diciptakan menurut gambar-Nya 
(Kejadian 1:27). 

Teologi Moral Kristen menekankan 
bahwa kehidupan manusia adalah anugerah 
kudus yang tidak boleh diperlakukan sebagai 
angka statistik. Dalam dilema kereta api, 
mengorbankan satu orang untuk menyelamatkan 
lima orang berarti memperlakukan orang itu 
sebagai alat untuk mencapai tujuan, bukan 
sebagai pribadi yang bernilai intrinsik di 
hadapan Allah. Ini bertentangan dengan ajaran 
Yesus tentang kasih kepada sesama, yang tidak 
membedakan nilai satu jiwa dengan yang lain 
(Matius 10:29-31). Oleh karena itu, meskipun 
secara logika manusia tampak “lebih baik” 
menyelamatkan lima orang, prinsip Kristen 
menolak menjadikan nyawa satu orang sebagai 
“tumbal” bagi yang lain. 

Dalam etika Kristen, ketaatan pada 
kehendak Allah lebih utama daripada mengejar 
hasil yang tampaknya baik. Dilema kereta api 
menempatkan manusia pada posisi seolah-olah 
harus memilih “yang lebih sedikit dosanya”, 
tetapi Alkitab tidak mengajarkan etika 
kompromi. Rasul Paulus menegaskan, 
“Janganlah kamu berbuat jahat supaya timbul 
yang baik” (Roma 3:8). Artinya, kita tidak boleh 
melakukan sesuatu yang salah (misalnya 
membunuh) hanya karena berharap 
menghasilkan konsekuensi yang lebih baik. 
Kebaikan sejati tidak dapat dicapai melalui cara 
yang salah. 

Namun, iman Kristen juga mengakui 
realitas dunia yang telah jatuh dalam dosa, di 
mana manusia sering dihadapkan pada pilihan-
pilihan tragis. Jika seseorang dalam 
ketidaktahuannya memilih mengorbankan satu 
orang untuk menyelamatkan lima orang, 

tindakan itu tetap merupakan pelanggaran moral, 
tetapi Allah adalah hakim yang adil yang 
mengetahui hati manusia. Kasih karunia Allah 
selalu tersedia bagi orang yang bertobat. Ini 
menunjukkan bahwa dalam situasi dilematis, 
orang percaya harus tetap mengandalkan hikmat 
Tuhan, bukan hanya logika pragmatis. 

Menurut Prinsip Moral Kristen dan 
Divine Command Theory, mengorbankan satu 
orang untuk menyelamatkan banyak orang tetap 
tidak benar karena melanggar perintah Allah dan 
merendahkan nilai sakral kehidupan manusia. 
Berbeda dengan utilitarianisme yang 
mengutamakan jumlah kebahagiaan, moralitas 
Kristen mengutamakan ketaatan pada Allah dan 
penghormatan terhadap setiap nyawa sebagai 
ciptaan-Nya. Ini menegaskan bahwa tujuan yang 
baik tidak pernah membenarkan cara yang salah. 
Dalam situasi dilematis, orang percaya dipanggil 
untuk tetap mengasihi, berdoa, dan mempercayai 
kedaulatan Allah, bukan mengandalkan 
hitungan untung-rugi manusia. 

 
Legalitas Aborsi dalam Kasus Tertentu 
Contoh: 

“Dalam kasus kehamilan yang tidak 
diinginkan atau berpotensi menyebabkan 
penderitaan besar bagi ibu dan anak, 
utilitarianisme bisa membenarkan aborsi.” 
 
Penjelasan Utilitarianisme: 

Utilitarianisme menilai moralitas 
berdasarkan konsekuensi yang dihasilkan dari 
suatu tindakan, bukan pada tindakan itu sendiri. 
Prinsip utamanya adalah “the greatest happiness 
for the greatest number”—kebahagiaan terbesar 
bagi jumlah orang yang terbesar. Dalam konteks 
aborsi, utilitarianisme tidak melihat aborsi 
sebagai salah secara mutlak, melainkan menilai 
apakah tindakan itu akan menghasilkan lebih 
banyak kebahagiaan atau mengurangi 
penderitaan dibandingkan jika kehamilan 
diteruskan. Oleh karena itu, dalam kasus 
kehamilan yang tidak diinginkan atau yang akan 
menimbulkan penderitaan besar, utilitarianisme 
dapat membenarkan aborsi sebagai pilihan yang 
lebih “baik” secara moral. 

Jika kehamilan menyebabkan risiko fisik 
yang serius bagi ibu, atau akan memaksa ibu 



114 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

menjalani kehidupan penuh penderitaan—
misalnya karena kemiskinan ekstrem, trauma 
kekerasan seksual, atau ketidakmampuan 
merawat anak—utilitarianisme melihat aborsi 
sebagai cara mengurangi penderitaan yang lebih 
besar. Selain itu, kehadiran anak yang tidak 
diinginkan mungkin membawa dampak negatif 
bagi keluarga, lingkungan sosial, bahkan anak 
itu sendiri jika nantinya hidup tanpa kasih 
sayang yang layak. Dalam perspektif ini, 
mengakhiri kehamilan dianggap lebih 
bermanfaat bagi kesejahteraan kolektif daripada 
memaksakan kelahiran yang akan menambah 
penderitaan. 

Utilitarianisme juga mempertimbangkan 
kualitas hidup anak yang akan lahir. Jika anak 
diperkirakan akan menderita penyakit genetik 
parah, cacat bawaan yang tak tersembuhkan, 
atau akan lahir dalam situasi yang sangat tidak 
stabil, maka membiarkan anak tersebut lahir 
dianggap menghasilkan lebih banyak 
penderitaan daripada kebahagiaan. Dengan 
demikian, aborsi dipandang sebagai tindakan 
yang secara keseluruhan lebih baik karena 
mencegah penderitaan yang akan terjadi di masa 
depan, baik bagi anak itu sendiri maupun orang-
orang di sekitarnya. 

Dari sudut pandang utilitarianisme, aborsi 
memang menghilangkan potensi kehidupan, 
tetapi jika kehamilan diteruskan justru akan 
membawa penderitaan lebih luas, maka kerugian 
moral aborsi dianggap lebih kecil daripada 
kerugian melahirkan anak yang tidak diinginkan 
atau menderita berat. Utilitarianisme 
menimbang manfaat dan kerugian secara 
rasional dan pragmatis, bukan berdasarkan nilai 
sakral kehidupan. Oleh sebab itu, dalam 
beberapa kasus, aborsi dipandang sebagai 
pilihan yang lebih etis karena hasil akhirnya 
menghasilkan lebih sedikit penderitaan. 

Menurut utilitarianisme, aborsi dapat 
dibenarkan secara moral dalam kasus tertentu 
jika tindakan tersebut menghasilkan lebih 
banyak kebahagiaan atau mengurangi 
penderitaan lebih besar dibandingkan jika 
kehamilan diteruskan. Keputusan ini dianggap 
sah karena didasarkan pada prinsip 
konsekuensialis: yang penting adalah hasil akhir 
yang menguntungkan mayoritas. Namun, 

pendekatan ini juga menuai kritik karena 
mengabaikan nilai intrinsik kehidupan manusia 
dan membuka ruang relativisme moral—apa 
yang dianggap benar atau salah dapat berubah 
tergantung pada kalkulasi manfaat dan kerugian. 
 
Kontras dengan Perspektif Kristen: 

Dalam Teologi Moral Kristen, kehidupan 
manusia adalah anugerah Allah yang kudus dan 
bernilai sejak awal keberadaannya. Mazmur 
139:13-16 menegaskan bahwa Allah sudah 
mengenal manusia sejak dalam kandungan, dan 
Yeremia 1:5 menyatakan bahwa Allah telah 
menetapkan tujuan seseorang bahkan sebelum ia 
lahir. Menurut Divine Command Theory, 
sesuatu itu baik karena Allah 
memerintahkannya, dan buruk karena Allah 
melarangnya. Alkitab secara jelas 
memerintahkan “Jangan membunuh” (Keluaran 
20:13), yang mencakup tindakan mengakhiri 
kehidupan yang tak bersalah. Oleh karena itu, 
aborsi dipandang sebagai pelanggaran terhadap 
kehendak Allah karena mengakhiri kehidupan 
yang diciptakan menurut gambar-Nya (Kejadian 
1:27). 

Dalam moralitas Kristen, janin bukan 
sekadar “calon manusia”, tetapi sudah 
merupakan pribadi yang dikasihi Allah. Yohanes 
1:3 menegaskan bahwa “segala sesuatu 
dijadikan oleh Dia,” termasuk kehidupan dalam 
kandungan. Dengan demikian, janin memiliki 
martabat dan hak hidup yang sama dengan 
manusia yang sudah lahir. Ketika aborsi 
dilakukan, itu berarti merampas nyawa yang 
tidak bersalah, sesuatu yang tidak pernah diberi 
otoritas kepada manusia. Bahkan dalam kasus 
kehamilan yang sulit, iman Kristen mengajarkan 
untuk mempercayai kedaulatan Allah atas hidup 
dan mati, bukan mengambil keputusan 
berdasarkan ketakutan atau kalkulasi 
penderitaan. 

Berbeda dengan utilitarianisme yang 
menilai moralitas berdasarkan konsekuensi, 
etika Kristen menekankan ketaatan kepada 
kehendak Allah meskipun hasilnya tidak sesuai 
harapan manusia. Roma 3:8 menegaskan, “Tidak 
boleh berbuat jahat supaya timbul yang baik.” 
Dengan kata lain, tujuan yang tampaknya baik—
seperti menghindari penderitaan ibu atau anak—



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 115 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

tidak membenarkan tindakan yang salah di mata 
Allah. Dalam situasi sulit, orang percaya 
dipanggil untuk tetap memilih jalan yang selaras 
dengan perintah Tuhan, seraya percaya bahwa 
Allah sanggup memberikan jalan keluar yang 
tidak merusak prinsip kebenaran-Nya. 

Moralitas Kristen tetap mengakui bahwa 
ada kasus kehamilan yang sangat kompleks, 
misalnya akibat perkosaan atau yang 
mengancam nyawa ibu. Dalam kondisi seperti 
ini, gereja dipanggil untuk menunjukkan kasih, 
dukungan, dan pendampingan, bukan sekadar 
menghakimi. Namun, kasih itu tidak boleh 
menghalalkan tindakan yang melawan kehendak 
Allah. Orang percaya diajak untuk mencari 
solusi lain yang tetap menghormati kehidupan, 
seperti memberikan anak untuk diadopsi. Jika 
seseorang pernah melakukan aborsi, iman 
Kristen juga menekankan bahwa pengampunan 
dan pemulihan tersedia dalam kasih karunia 
Kristus bagi mereka yang bertobat. 

Menurut Teori Moral Kristen dan Divine 
Command Theory, aborsi tetap tidak benar 
secara moral, bahkan dalam kasus yang 
tampaknya “darurat”, karena melanggar perintah 
Allah dan merendahkan nilai sakral kehidupan 
manusia. Berbeda dengan utilitarianisme yang 
melihat kehamilan dari sudut pandang 
konsekuensi dan kesejahteraan sosial, moralitas 
Kristen mengutamakan ketaatan pada Allah, 
penghormatan terhadap nyawa, dan kepercayaan 
pada kedaulatan-Nya. Iman Kristen menegaskan 
bahwa kebaikan sejati tidak dapat dicapai 
melalui cara yang bertentangan dengan 
kehendak Tuhan, karena hanya Dia yang berhak 
menentukan hidup dan mati. 

 
Distribusi Kekayaan secara Paksa (Pajak 
Tinggi untuk Orang Kaya) 
Contoh: 

“Pemerintah menaikkan pajak tinggi 
untuk orang kaya agar dana tersebut bisa 
digunakan membantu lebih banyak orang 
miskin.” 
 
Penjelasan Utilitarianisme: 

Utilitarianisme menilai baik atau 
buruknya suatu tindakan berdasarkan 
konsekuensi total terhadap kebahagiaan dan 

penderitaan masyarakat. Prinsipnya adalah “the 
greatest happiness for the greatest number”—
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang yang 
terbesar. Dalam konteks pajak tinggi untuk 
orang kaya, kebijakan ini dipandang moral jika 
hasil akhirnya meningkatkan kesejahteraan lebih 
banyak orang dibandingkan jika kekayaan hanya 
tetap terkonsentrasi pada segelintir orang. 
Artinya, jika redistribusi kekayaan melalui pajak 
mampu mengurangi kemiskinan dan 
meningkatkan kualitas hidup mayoritas, 
utilitarianisme akan membenarkannya. 

Dari perspektif utilitarian, menaikkan 
pajak untuk orang kaya dapat menghasilkan 
kebahagiaan kolektif yang lebih besar, karena 
dana tersebut bisa digunakan untuk layanan 
kesehatan, pendidikan, infrastruktur, atau 
bantuan sosial bagi kelompok miskin. Orang 
miskin yang menerima manfaat ini akan 
mengalami peningkatan kualitas hidup yang 
signifikan, sehingga total kesejahteraan 
masyarakat meningkat. Sementara itu, kerugian 
bagi orang kaya relatif lebih kecil, karena 
kehilangan sebagian kekayaan mereka tidak 
menimbulkan penderitaan yang sama beratnya 
seperti penderitaan orang miskin yang tidak 
terpenuhi kebutuhan dasarnya. 

Utilitarianisme melihat bahwa marginal 
utility of wealth (manfaat tambahan dari harta) 
lebih besar bagi orang miskin daripada bagi 
orang kaya. Misalnya, 1 juta rupiah bagi orang 
miskin bisa menyelamatkan hidupnya, tetapi 
bagi orang kaya, jumlah itu tidak berarti 
signifikan. Dengan demikian, memindahkan 
sebagian kekayaan dari orang kaya ke orang 
miskin melalui pajak akan mengurangi 
penderitaan lebih besar daripada penderitaan 
kecil yang dialami orang kaya akibat kehilangan 
sebagian harta mereka. Secara total, redistribusi 
ini menghasilkan lebih banyak kebahagiaan 
daripada mempertahankan status quo. 

Karena utilitarianisme berfokus pada hasil 
akhir, tindakan pemaksaan melalui pajak tinggi 
dapat dianggap sah secara moral jika 
konsekuensinya lebih menguntungkan bagi 
masyarakat luas. Bahkan jika orang kaya merasa 
keberatan, utilitarianisme tetap membenarkan 
kebijakan ini karena kepentingan dan 
kebahagiaan mayoritas lebih besar daripada 



116 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

ketidaknyamanan minoritas. Dalam pandangan 
ini, keadilan bukan soal hak individu yang 
absolut, tetapi soal seberapa jauh tindakan 
tertentu mampu memaksimalkan kesejahteraan 
sosial secara keseluruhan. 

Menurut utilitarianisme, distribusi 
kekayaan secara paksa melalui pajak tinggi 
untuk orang kaya dapat dibenarkan secara moral 
jika kebijakan itu menghasilkan lebih banyak 
kebahagiaan dan mengurangi penderitaan 
mayoritas masyarakat miskin. Prinsip ini 
pragmatis dan fleksibel, karena mengutamakan 
dampak sosial positif ketimbang 
mempertahankan hak kepemilikan individu 
secara mutlak. Namun, pendekatan ini juga 
dikritik karena bisa mengabaikan keadilan 
individual dan berpotensi merugikan inovasi 
serta produktivitas jika pajak dianggap terlalu 
menindas. 
 
Kontras dengan Perspektif Kristen: 

Dalam Teologi Moral Kristen, kekayaan 
dipandang sebagai anugerah dan titipan Allah, 
bukan kepemilikan mutlak manusia. Mazmur 
24:1 menegaskan bahwa “Bumi dan segala 
isinya adalah milik Tuhan”, sehingga orang kaya 
maupun miskin hanyalah pengelola (steward) 
yang bertanggung jawab kepada Allah. Alkitab 
juga mengajarkan pentingnya keadilan sosial 
dan kepedulian terhadap yang lemah (Amsal 
29:7, Yesaya 1:17). Namun, prinsip ini tidak 
serta-merta membenarkan tindakan pemaksaan 
yang merampas hak kepemilikan pribadi secara 
sewenang-wenang. Setiap tindakan harus selaras 
dengan keadilan Allah, bukan hanya sekadar 
logika pemerataan. 

Yesus mengajarkan kasih yang aktif 
kepada sesama, termasuk berbagi dengan yang 
miskin (Lukas 12:33; 1 Yohanes 3:17). Namun, 
kasih dalam perspektif Kristen bersifat sukarela, 
lahir dari hati yang digerakkan oleh Roh Kudus, 
bukan karena paksaan negara atau tekanan 
hukum. 2 Korintus 9:7 menegaskan, “Allah 
mengasihi orang yang memberi dengan 
sukacita.” Dengan demikian, meskipun 
membantu orang miskin adalah panggilan moral 
yang benar, pemaksaan distribusi kekayaan 
melalui pajak yang menindas tidak sejalan 
dengan prinsip kasih sukarela. Tuhan 

memanggil orang kaya untuk rela berbagi, bukan 
dipaksa berbagi. 

Alkitab mengajarkan orang percaya untuk 
taat kepada pemerintah (Roma 13:1-7), termasuk 
membayar pajak. Jika pemerintah menetapkan 
pajak progresif bagi orang kaya demi 
kesejahteraan sosial, orang Kristen dipanggil 
untuk tetap menaati hukum tersebut sebagai 
bagian dari tanggung jawab warga negara. 
Namun, dari sudut Divine Command Theory, 
tindakan pemerintah juga harus dinilai 
berdasarkan kehendak Allah. Jika kebijakan 
pajak hanya menjadi alat ketidakadilan baru, 
korupsi, atau iri hati sosial, maka kebijakan itu 
tidak mencerminkan keadilan Allah. Jadi, 
keadilan pajak harus tetap sejalan dengan prinsip 
moral Tuhan, bukan semata-mata kepentingan 
politik. 

Distribusi kekayaan secara paksa melalui 
pajak yang terlalu tinggi dapat menimbulkan 
ketidakadilan baru, seperti merampas hasil kerja 
keras orang lain tanpa menghargai tanggung 
jawab pribadinya. Dalam hukum Taurat, Allah 
memang memerintahkan umat-Nya untuk 
membantu orang miskin (Ulangan 15:7-11), 
tetapi tidak ada contoh dalam Alkitab di mana 
Tuhan merestui perampasan paksa terhadap 
harta orang kaya. Prinsip moral Kristen 
menekankan transformasi hati, bukan sekadar 
redistribusi struktural. Kebijakan sosial boleh 
mendorong keadilan, tetapi tidak boleh 
menghapus tanggung jawab moral individu 
untuk mengasihi sesama dengan sukarela. 

Menolong orang miskin adalah kehendak 
Allah, tetapi cara melakukannya harus selaras 
dengan prinsip kasih, keadilan, dan kebebasan 
moral. Pajak untuk kesejahteraan sosial bisa 
diterima selama adil, transparan, dan tidak 
menindas, namun pemaksaan ekstrem yang 
merampas kebebasan memberi tidak 
mencerminkan kasih sejati. Kekayaan 
seharusnya didistribusikan melalui perubahan 
hati yang digerakkan oleh kasih Kristus, bukan 
semata-mata melalui mekanisme paksaan 
negara. Dengan demikian, tujuan baik harus 
dicapai dengan cara yang benar menurut 
kehendak Allah, bukan sekadar logika hasil 
akhir. 

 



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 117 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Euthanasia (Mengakhiri Hidup Orang yang 
Menderita) 
Contoh: 

“Seorang pasien sakit parah yang tidak 
ada harapan sembuh meminta untuk disuntik 
mati agar tidak terus menderita.” 
 
Penjelasan Utilitarianisme: 

Utilitarianisme menilai moralitas 
berdasarkan konsekuensi yang dihasilkan—
apakah suatu tindakan meningkatkan 
kebahagiaan atau mengurangi penderitaan. 
Prinsipnya adalah “the greatest happiness for the 
greatest number”—kebahagiaan terbesar bagi 
jumlah orang yang terbesar. Dalam konteks 
euthanasia, jika seorang pasien sakit parah tidak 
memiliki harapan sembuh dan terus mengalami 
penderitaan fisik maupun mental yang ekstrem, 
maka mengakhiri hidupnya dapat dianggap lebih 
baik secara moral karena mengurangi 
penderitaan yang tidak perlu. 

Menurut utilitarianisme, penderitaan berat 
yang dialami pasien tidak hanya memengaruhi 
dirinya sendiri tetapi juga keluarga, teman, dan 
masyarakat. Perawatan jangka panjang bisa 
menimbulkan tekanan emosional, psikologis, 
dan finansial yang besar. Dengan mengizinkan 
euthanasia, beban ini bisa diakhiri, sehingga 
total penderitaan yang dirasakan oleh semua 
pihak akan berkurang. Selain itu, pasien yang 
meminta euthanasia secara sukarela juga 
mendapatkan kebebasan untuk memilih akhir 
yang lebih bermartabat, yang pada gilirannya 
menambah ketenangan bagi dirinya dan orang-
orang terdekatnya. 

Utilitarianisme tidak melihat kehidupan 
sebagai nilai absolut, melainkan 
mempertimbangkan kualitas hidup. Jika 
kelangsungan hidup hanya berarti 
memperpanjang rasa sakit tanpa harapan 
perbaikan, maka tindakan euthanasia dianggap 
lebih manusiawi karena mencegah penderitaan 
yang sia-sia. Prinsip ini melihat bahwa 
keberadaan yang penuh rasa sakit bukanlah 
kebahagiaan, sehingga membiarkan seseorang 
terus hidup dalam keadaan tak tertahankan justru 
dianggap menghasilkan lebih banyak 
penderitaan daripada manfaat. 

Selain mempertimbangkan kebahagiaan 
individu, utilitarianisme juga memikirkan 
dampak sosial. Euthanasia bisa membebaskan 
sumber daya medis yang terbatas untuk pasien 
lain yang masih memiliki peluang sembuh dan 
meningkatkan kualitas hidup mereka. Dengan 
demikian, manfaat sosial lebih besar jika 
penderitaan yang tidak perlu diakhiri, dan 
sumber daya dialihkan ke kasus yang lebih 
bermanfaat bagi banyak orang. Jadi, dari 
perspektif utilitarian, euthanasia bukan hanya 
pilihan personal, tetapi juga bisa memberikan 
keuntungan kolektif. 

Menurut utilitarianisme, euthanasia dapat 
dibenarkan secara moral jika tindakan itu 
mengurangi penderitaan lebih banyak daripada 
mempertahankan hidup tanpa harapan. Prinsip 
ini pragmatis dan fleksibel, berfokus pada hasil 
akhir berupa peningkatan kebahagiaan dan 
penurunan rasa sakit, baik bagi pasien maupun 
lingkungan sekitarnya. Namun, pendekatan ini 
juga menuai kritik karena berpotensi 
mengabaikan nilai intrinsik kehidupan manusia 
dan membuka pintu bagi penyalahgunaan, 
seperti tekanan sosial terhadap orang sakit untuk 
mengakhiri hidup mereka demi kepentingan 
orang lain. 
 
Kontras dengan Perspektif Kristen: 

Dalam Teologi Moral Kristen, kehidupan 
adalah anugerah kudus dari Allah yang memiliki 
nilai intrinsik karena manusia diciptakan 
menurut gambar-Nya (Kejadian 1:27). Allah 
adalah satu-satunya pemilik dan penguasa atas 
hidup dan mati (Ayub 1:21). Berdasarkan Divine 
Command Theory, sesuatu itu baik karena Allah 
memerintahkannya, dan buruk karena Allah 
melarangnya. Alkitab secara tegas 
memerintahkan “Jangan membunuh” (Keluaran 
20:13), yang mencakup tindakan mengakhiri 
hidup orang lain secara sengaja, bahkan jika 
dimaksudkan untuk mengurangi penderitaan. 
Dengan demikian, euthanasia bertentangan 
dengan kehendak Allah karena merampas hak 
prerogatif-Nya atas kehidupan. 

Moral Kristen tidak melihat penderitaan 
sebagai alasan untuk mengakhiri hidup, tetapi 
sebagai bagian dari misteri rencana Allah yang 
bisa dipakai untuk mendewasakan iman (Roma 



118 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

5:3-4). Bahkan dalam penderitaan paling berat, 
hidup tetap memiliki makna karena Allah dapat 
memakai pengalaman itu untuk tujuan yang 
lebih besar, baik bagi pasien maupun orang di 
sekitarnya. Dengan demikian, penderitaan bukan 
pembenaran untuk mengambil alih kendali atas 
hidup dan mati. Orang percaya dipanggil untuk 
memberi dukungan, kasih, dan perawatan 
paliatif, bukan mempercepat kematian sebagai 
jalan pintas. 

Secara manusiawi, euthanasia tampak 
sebagai tindakan penuh belas kasihan untuk 
mengakhiri rasa sakit. Namun, dalam perspektif 
Kristen, ketaatan pada perintah Allah lebih 
utama daripada logika belas kasihan yang keliru. 
Roma 3:8 menegaskan, “Tidak boleh berbuat 
jahat supaya timbul yang baik.” Mengakhiri 
hidup tetap dianggap tindakan yang salah, meski 
tujuannya untuk meringankan penderitaan. 
Kebaikan sejati hanya dapat dicapai melalui cara 
yang selaras dengan kehendak Allah, bukan 
melalui tindakan yang bertentangan dengan 
hukum moral-Nya. 

Iman Kristen mengajarkan untuk 
mengasihi dan merawat orang yang menderita, 
bukan mengakhiri hidup mereka. Ini berarti 
memberikan dukungan medis, spiritual, 
emosional, dan sosial agar pasien tetap dihargai 
martabatnya hingga akhir hayat yang Tuhan 
tetapkan. Dalam Lukas 10:33-34, Yesus memuji 
tindakan belas kasihan Orang Samaria yang 
merawat korban, bukan mengakhiri hidupnya. 
Dengan demikian, tanggung jawab orang 
percaya adalah menghadirkan kasih Allah di 
tengah penderitaan, bukan mengambil alih peran 
Allah sebagai penentu kapan hidup harus 
berakhir. 

Euthanasia tidak dibenarkan secara moral 
karena melanggar perintah Allah dan 
merendahkan nilai sakral kehidupan manusia. 
Hidup bukan milik kita untuk diakhiri sesuka 
hati, melainkan milik Tuhan yang berhak 
menentukan awal dan akhirnya. Berbeda dengan 
pandangan utilitarianisme yang mengutamakan 
pengurangan penderitaan, moralitas Kristen 
menekankan ketaatan pada kehendak Allah, 
penghormatan terhadap martabat manusia, dan 
pengharapan akan pemulihan sempurna dalam 
Kristus. Dalam penderitaan, umat Kristen diajak 

untuk tetap berharap pada kasih setia Tuhan, 
bukan menyerah pada keputusasaan. 

 
Kebijakan Perang untuk Kepentingan yang 
Lebih Besar 
Contoh: 

“Menyerang satu negara demi mencegah 
perang yang lebih luas atau untuk menjatuhkan 
rezim yang menindas jutaan orang.” 
 
Penjelasan Utilitarianisme: 

Utilitarianisme menilai moralitas tindakan 
berdasarkan konsekuensi yang dihasilkan: 
apakah tindakan tersebut meningkatkan 
kebahagiaan dan mengurangi penderitaan bagi 
jumlah orang yang terbesar. Dalam konteks 
kebijakan perang, menyerang satu negara dapat 
dibenarkan jika hasil akhirnya mencegah 
penderitaan yang lebih besar, misalnya 
menghentikan genosida, menggulingkan rezim 
yang menindas jutaan orang, atau mencegah 
konflik yang lebih luas dan mematikan. Dengan 
demikian, perang bukan dinilai baik atau buruk 
secara mutlak, tetapi diukur dari total 
keseimbangan manfaat dan kerugian yang 
dihasilkannya. 

Dari perspektif utilitarian, membiarkan 
rezim kejam terus berkuasa bisa menimbulkan 
penderitaan berkepanjangan bagi jutaan orang. 
Dalam kasus ini, perang dipandang sebagai 
kejahatan yang lebih kecil dibandingkan 
membiarkan kejahatan besar tetap berlangsung. 
Contohnya, jika menyerang satu negara dapat 
menggulingkan pemerintahan yang melakukan 
penindasan massal, maka konsekuensi jangka 
panjangnya—berkurangnya penderitaan rakyat 
dan terciptanya perdamaian—akan 
menghasilkan lebih banyak kebahagiaan 
dibandingkan biaya perang itu sendiri. Dengan 
kata lain, perang bisa dianggap sebagai sarana 
untuk mencegah penderitaan yang jauh lebih 
parah. 

Utilitarianisme menggunakan kalkulasi 
rasional: berapa banyak nyawa yang akan hilang 
dalam perang dibandingkan dengan nyawa yang 
akan diselamatkan jika rezim tirani dibiarkan 
terus berkuasa. Jika serangan militer 
menimbulkan korban ribuan jiwa, tetapi 
menyelamatkan jutaan orang dari penindasan 



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 119 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

sistematis, maka total manfaatnya lebih besar 
daripada kerugiannya. Prinsip ini menilai bahwa 
penderitaan sementara yang diakibatkan perang 
dapat dibenarkan jika konsekuensi akhirnya 
membawa lebih banyak keadilan, stabilitas, dan 
kesejahteraan bagi lebih banyak orang. 

Selain mengurangi penderitaan langsung, 
utilitarianisme juga mempertimbangkan manfaat 
jangka panjang. Jika perang untuk menjatuhkan 
rezim kejam dapat menghasilkan sistem 
pemerintahan yang lebih adil, mengurangi 
konflik regional, dan meningkatkan 
kesejahteraan sosial, maka total kebahagiaan 
kolektif meningkat. Dengan logika ini, perang 
bukan dilihat sebagai tindakan moral pada 
dirinya sendiri, melainkan sebagai alat pragmatis 
untuk mencapai kondisi sosial yang lebih baik 
bagi mayoritas. 

Menurut utilitarianisme, perang dapat 
dibenarkan secara moral jika konsekuensinya 
menghasilkan lebih banyak kebahagiaan dan 
mengurangi penderitaan lebih besar 
dibandingkan jika perang tidak dilakukan. 
Menyerang satu negara demi mencegah konflik 
global yang lebih luas atau menggulingkan 
rezim penindas dipandang sah karena hasil 
akhirnya lebih menguntungkan mayoritas. 
Namun, pendekatan ini juga menuai kritik 
karena membuka peluang penyalahgunaan: 
pemimpin bisa membenarkan perang apa pun 
selama mengklaim “untuk kepentingan lebih 
besar,” meski kalkulasinya belum tentu benar 
atau adil. 
 
Kontras dengan Perspektif Kristen: 

Dalam Teologi Moral Kristen, kehidupan 
manusia adalah anugerah Allah yang kudus, 
sehingga membunuh atau menghancurkan 
kehidupan tidak pernah dianggap ringan. 
Perintah Allah “Jangan membunuh” (Keluaran 
20:13) menunjukkan bahwa menghilangkan 
nyawa orang lain adalah pelanggaran serius. 
Namun, Alkitab juga mencatat bahwa Allah 
mengizinkan perang dalam konteks tertentu 
untuk menegakkan keadilan, menghukum 
kejahatan, atau melindungi umat-Nya (misalnya 
dalam Perjanjian Lama, Ulangan 20). 
Berdasarkan Divine Command Theory, tindakan 
perang hanya dapat dibenarkan jika sesuai 

dengan kehendak Allah dan bukan semata-mata 
untuk kepentingan politik atau ambisi manusia. 

Sejarah teologi Kristen mengembangkan 
prinsip “perang yang adil” (just war) yang 
bertujuan membatasi kekerasan. Agustinus dan 
Thomas Aquinas menegaskan bahwa perang 
hanya dapat dianggap benar jika memenuhi 
syarat: (1) memiliki otoritas sah, (2) bertujuan 
menegakkan keadilan dan perdamaian, bukan 
balas dendam atau keuntungan ekonomi, dan (3) 
menggunakan kekuatan secara proporsional, 
meminimalkan kerugian bagi warga sipil. 
Dengan demikian, menyerang satu negara demi 
menghentikan penindasan massal atau 
mencegah perang yang lebih luas hanya dapat 
dipertimbangkan benar jika benar-benar 
dilakukan untuk menghindari kejahatan yang 
lebih besar, bukan demi kepentingan egois. 

Moralitas Kristen tidak mendasarkan 
keputusan hanya pada kalkulasi politis atau 
konsekuensi pragmatis seperti yang dilakukan 
utilitarianisme. Ketaatan pada kehendak Allah 
lebih utama daripada logika hasil akhir. Roma 
12:19 menegaskan, “Pembalasan adalah hak-Ku, 
Akulah yang akan menuntut pembalasan, firman 
Tuhan.” Artinya, manusia tidak boleh semena-
mena menggunakan kekerasan dengan dalih 
untuk kebaikan yang lebih besar, jika tidak 
benar-benar selaras dengan prinsip keadilan 
ilahi. Perang yang dipicu oleh ambisi, 
keserakahan, atau kepentingan nasionalisme 
sempit tetap dianggap dosa, meskipun 
dibungkus retorika “demi kepentingan lebih 
besar.” 

Yesus mengajarkan kasih bahkan kepada 
musuh (Matius 5:44), tetapi ini tidak berarti 
orang Kristen pasif terhadap ketidakadilan. 
Dalam beberapa kasus, menggunakan kekuatan 
untuk melindungi orang yang tertindas dapat 
menjadi wujud kasih. Misalnya, menghentikan 
genosida atau rezim yang membantai jutaan 
orang bisa dianggap sebagai tindakan keadilan 
dan perlindungan. Namun, meski ada alasan 
moral untuk bertindak, orang percaya tetap 
dipanggil untuk meminimalkan kekerasan dan 
mengutamakan perdamaian sejauh mungkin 
(Roma 12:18). Jadi, perang bukan pilihan utama, 
melainkan jalan terakhir setelah semua cara 
damai gagal. 



120 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Perang tidak pernah dianggap baik, tetapi 
dalam kondisi tertentu dapat dianggap perlu 
untuk mencegah kejahatan yang lebih besar—
namun tetap harus sesuai dengan prinsip 
keadilan ilahi. Perang yang benar hanya 
mungkin jika tujuannya adalah menegakkan 
keadilan, melindungi yang lemah, dan 
memulihkan damai, bukan sekadar kepentingan 
politis atau ekonomi. Berbeda dengan 
utilitarianisme yang membenarkan perang jika 
hasil akhirnya lebih menguntungkan, moralitas 
Kristen tetap menekankan ketaatan pada 
kehendak Allah, penghormatan terhadap 
kehidupan manusia, dan komitmen pada 
perdamaian sejati. 

 
Mengambil Hak Minoritas Demi 
Kepentingan Mayoritas 
Contoh: 

“Pemerintah menutup sebagian wilayah 
minoritas untuk proyek pembangunan yang akan 
menguntungkan mayoritas masyarakat.” 
 
Penjelasan Utilitarianisme: 

Utilitarianisme menilai baik atau 
buruknya suatu tindakan berdasarkan 
konsekuensinya terhadap kebahagiaan dan 
penderitaan manusia. Prinsip utamanya adalah 
“the greatest happiness for the greatest 
number”—kebahagiaan terbesar bagi jumlah 
orang yang terbesar. Dalam konteks kebijakan 
perang, menyerang satu negara bisa dianggap 
benar secara moral jika tindakan itu mencegah 
penderitaan yang lebih luas, misalnya 
menghindari konflik global yang lebih 
mematikan atau menggulingkan rezim tirani 
yang menindas jutaan orang. Dengan kata lain, 
perang dipandang bukan dari moralitas 
intrinsiknya, tetapi dari hasil akhir yang 
memaksimalkan kesejahteraan kolektif. 

Jika sebuah rezim kejam melakukan 
genosida atau penindasan brutal terhadap 
rakyatnya, membiarkan situasi itu berlanjut 
berarti memperpanjang penderitaan jutaan 
orang. Dalam pandangan utilitarian, perang 
dapat menjadi kejahatan yang lebih kecil untuk 
mencegah kejahatan yang lebih besar. Misalnya, 
menyerang satu negara untuk menjatuhkan 
pemerintah yang tiran mungkin akan 

menimbulkan korban ribuan jiwa, tetapi jika itu 
berhasil menghentikan pembantaian jutaan 
orang, maka total penderitaan yang dihindari 
lebih besar daripada penderitaan akibat perang 
itu sendiri. 

Utilitarianisme melakukan perhitungan 
biaya dan manfaat moral. Jika perang 
menimbulkan korban jangka pendek, tetapi 
konsekuensi jangka panjangnya adalah 
terciptanya perdamaian, kebebasan, dan 
kesejahteraan yang lebih luas, maka tindakan itu 
dapat dibenarkan. Sebaliknya, jika perang hanya 
memicu kekacauan lebih besar, penderitaan 
lebih luas, dan tidak ada kepastian perbaikan, 
maka itu tidak bermoral. Jadi, keputusan perang 
menurut utilitarian harus mempertimbangkan 
berapa banyak nyawa yang hilang sekarang 
dibandingkan dengan nyawa yang bisa 
diselamatkan di masa depan. 

Utilitarianisme juga menilai dampak 
jangka panjang perang terhadap kesejahteraan 
global. Jika menyerang satu negara 
menghasilkan stabilitas politik, berakhirnya 
rezim kejam, dan peluang pembangunan sosial 
ekonomi bagi jutaan orang, maka total 
kebahagiaan kolektif akan meningkat. Selain itu, 
menghindari perang lebih luas atau konflik 
internasional yang lebih besar juga dianggap 
memberikan manfaat bagi mayoritas. Dengan 
demikian, perang bukan tujuan, tetapi alat 
pragmatis untuk mencapai kondisi sosial yang 
lebih baik bagi jumlah orang yang lebih banyak. 

Menurut utilitarianisme, perang dapat 
dibenarkan secara moral jika konsekuensinya 
menghasilkan lebih banyak kebahagiaan dan 
mengurangi penderitaan lebih besar 
dibandingkan jika perang tidak dilakukan. 
Menyerang satu negara demi mencegah konflik 
global atau menggulingkan rezim penindas 
dipandang sah karena hasil akhirnya lebih 
menguntungkan mayoritas. Namun, pendekatan 
ini juga mengandung risiko, karena kalkulasi 
manfaat dan kerugian sering tidak pasti, dan bisa 
disalahgunakan untuk membenarkan agresi 
dengan dalih “kepentingan lebih besar.” 
 
Kontras dengan Perspektif Kristen: 

Dalam Teologi Moral Kristen, setiap 
manusia diciptakan menurut gambar dan rupa 



MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 | 121 
ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Allah (Kejadian 1:27), sehingga setiap individu, 
termasuk kelompok minoritas, memiliki 
martabat yang sama di hadapan Tuhan. Prinsip 
keadilan dalam Alkitab tidak mengukur nilai 
seseorang berdasarkan jumlah atau kekuatan 
kelompoknya, tetapi berdasarkan kebenaran 
Allah yang adil. Mazmur 82:3-4 menegaskan 
panggilan untuk “membela hak orang lemah dan 
yatim piatu, memberi keadilan kepada orang 
tertindas dan miskin.” Berdasarkan Divine 
Command Theory, mengabaikan atau merampas 
hak minoritas demi mayoritas adalah 
pelanggaran terhadap kehendak Allah yang 
menuntut keadilan dan kasih bagi semua orang, 
bukan hanya kelompok besar. 

Dalam Alkitab, Tuhan berulang kali 
menegur bangsa Israel karena menindas orang 
asing, janda, dan yatim—kelompok minoritas 
yang lemah (Zakharia 7:10). Ini menunjukkan 
bahwa Allah berpihak pada mereka yang mudah 
disingkirkan oleh kepentingan mayoritas. Oleh 
karena itu, moralitas Kristen menolak logika 
utilitarian yang membenarkan pengorbanan 
kelompok kecil demi keuntungan kelompok 
besar. Dalam pandangan Kristen, keadilan sejati 
tidak menghalalkan perampasan hak siapa pun, 
meskipun itu tampak membawa manfaat lebih 
luas. Tuhan memerintahkan agar keadilan 
ditegakkan bagi semua, termasuk mereka yang 
suaranya paling kecil. 

Menurut Divine Command Theory, 
tindakan benar bukan ditentukan oleh hasil 
akhirnya, tetapi oleh apakah tindakan itu sesuai 
dengan perintah Allah. “Janganlah 
memutarbalikkan keadilan terhadap orang 
miskin di antaramu” (Keluaran 23:6). Artinya, 
sekalipun proyek pembangunan akan 
menguntungkan mayoritas, merampas hak 
minoritas tetap tidak benar secara moral jika 
bertentangan dengan prinsip kasih dan keadilan 
Allah. Dalam etika Kristen, tidak boleh berbuat 
jahat supaya timbul yang baik (Roma 3:8). Jadi, 
tujuan yang baik (kemajuan mayoritas) tidak 
membenarkan cara yang salah (penindasan 
minoritas). 

Iman Kristen menekankan kasih yang 
aktif kepada sesama, terutama kepada mereka 
yang rentan. Yesus sendiri menunjukkan 
perhatian khusus kepada orang-orang yang 

terpinggirkan, seperti orang sakit, miskin, dan 
pendosa yang ditolak masyarakat. Dengan 
menutup wilayah minoritas demi keuntungan 
mayoritas, pemerintah justru bertindak 
berlawanan dengan teladan Kristus yang 
merangkul dan melindungi yang lemah. Solusi 
yang lebih sesuai dengan moralitas Kristen 
adalah mencari jalan yang adil dan kreatif agar 
pembangunan dapat berjalan tanpa 
mengorbankan kelompok rentan, sehingga kasih 
Allah tercermin dalam kebijakan publik. 

Mengambil hak minoritas demi 
kepentingan mayoritas tidak dapat dibenarkan, 
karena melanggar prinsip martabat manusia, 
keadilan ilahi, dan kasih kepada sesama. Tuhan 
memerintahkan keadilan bagi semua, bukan 
hanya bagi yang banyak atau kuat. Berbeda 
dengan utilitarianisme yang menilai kebaikan 
dari hasil akhir bagi mayoritas, moralitas Kristen 
menekankan ketaatan pada kehendak Allah, 
penghormatan terhadap setiap individu, dan 
perlindungan bagi yang tertindas. Dalam 
rencana Allah, kebaikan sejati tidak pernah 
dicapai dengan mengorbankan yang lemah demi 
keuntungan banyak orang. 

 
KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulan 
1. Utilitarianisme sebagai etika konsekuensialis 

menilai kebaikan berdasarkan manfaat 
terbesar bagi jumlah orang yang terbesar. 
Meskipun tampak mulia, pendekatan ini 
membuka peluang pembenaran terhadap 
tindakan yang secara moral keliru, seperti 
kebohongan, pembunuhan, euthanasia, 
pengorbanan minoritas demi mayoritas, 
hingga perang demi kepentingan yang lebih 
besar. 

2. Dari perspektif Teologi Moral Kristen dan 
Divine Command Theory, kebaikan sejati 
tidak diukur dari hasil akhir semata, tetapi 
dari ketaatan kepada kehendak Allah. Prinsip 
“tujuan menghalalkan cara” yang dianut 
utilitarianisme bertentangan dengan hukum 
moral Tuhan yang mutlak. 

3. Kebaikan yang hanya berorientasi pada 
manfaat pragmatis tanpa mempertimbangkan 
kehendak Allah akan menjauhkan manusia 
dari relasi yang benar dengan Penciptanya. 



122 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari – April 2025: 102-122 
           ISSN: 2088-9534 (media cetak) – ISSN: 2656-6931 (media online) 

Hal ini menimbulkan relativisme moral, 
melemahkan nurani, dan menggeser pusat 
moralitas dari Allah kepada manusia. 

4. Tidak semua kebaikan yang tampak 
bermanfaat di mata manusia adalah benar di 
mata Tuhan. Kebaikan sejati harus membawa 
kemuliaan bagi Allah sekaligus kasih kepada 
sesama tanpa melanggar prinsip moral ilahi. 

Saran 
1. Bagi orang percaya, perlu kewaspadaan 

terhadap bentuk-bentuk “kebaikan 
pragmatis” yang tampak bermanfaat tetapi 
melanggar firman Tuhan. Ketaatan pada 
kehendak Allah harus tetap menjadi standar 
tertinggi moralitas, meskipun 
konsekuensinya tidak populer atau kurang 
menguntungkan secara manusiawi. 

2. Bagi gereja dan lembaga pendidikan Kristen, 
penting untuk mengajarkan pemahaman etika 
Kristen yang kokoh, termasuk perbedaan 
mendasar antara moralitas ilahi dan etika 
konsekuensialis, agar jemaat dan generasi 
muda tidak mudah terjebak dalam relativisme 
moral. 

3. Bagi para pembuat kebijakan, perlu 
mempertimbangkan nilai-nilai moral yang 
berlandaskan martabat manusia dan 
kehendak Tuhan dalam merumuskan 
keputusan publik, bukan hanya mengejar 
manfaat mayoritas yang bersifat sementara. 

4. Bagi peneliti selanjutnya, dapat dilakukan 
kajian lebih mendalam tentang benturan 
antara teori etika sekuler lainnya (misalnya 
deontologi, etika kebajikan) dengan etika 
Kristen, serta dampaknya dalam konteks 
sosial, politik, dan hukum kontemporer. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Adams, R. M. (1999). Finite and Infinite 

Goods: A Framework for Ethics. Oxford: 
Oxford University Press. 

Bentham, J. (1789). An Introduction to the 
Principles of Morals and Legislation. 
Oxford: Clarendon Press. 

DetikEdu. (2025). Utilitarianisme: Pengertian, 
Jenis, dan Tokohnya. Detikpedia, 
Detik.com. 

Divine command theory. (2025, Juni 2025). In 
Wikipedia. Diakses 21 Juli 2025, dari 

https://en.wikipedia.org/wiki/Divine_com
mand_theory 

Evans, C. S. (2014). God and Moral 
Obligation. Oxford University Press. 

Geisler, N. L. (2010). Christian Ethics: 
Contemporary Issues & Options. Grand 
Rapids: Baker Academic. 

Grudem, W. (1994). Systematic Theology: An 
Introduction to Biblical Doctrine. 
InterVarsity Press. 

Holy Bible. (Terjemahan Baru). (1974). 
Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia. 

Mill, J. S. (1863). Utilitarianism. London: 
Parker, Son, and Bourn. 

Mohn, E. G. (2024). Moral Theology [Research 
Starter]. EBSCO. 

Quinn, P. L. (1990). Divine Command Ethics: A 
Causal Theory. In Divine Commands and 
Moral Requirements. Oxford: Clarendon 
Press. 

Rae, S. B. (2018). Moral Choices: An 
Introduction to Ethics. Zondervan. 

Shaw, W. H. (2016). Contemporary Ethics: 
Taking Account of Utilitarianism. Wiley-
Blackwell. 

Wardani, A., & Delasa, N. (2023). Keadilan 
Hukum Indonesia: Thomas Aquinas 
mengenai Keadilan Hukum dalam 
Kehidupan sebagai Bangsa Pluralis. Das 
Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer 
Hukum dan Masyarakat, Pansundan. 

West, H. R., & Duignan, B. (2025, June 18). 
Utilitarianism. In Encyclopaedia 
Britannica.  


