KEBAIKAN YANG MENYESATKAN:
KETIKA UTILITARIANISME MENJAUHKAN MANUSIA DARI ALLAH

Jansen Hutabarat™
Fakultas Ekonomi, Universitas Methodist Indonesia, Medan, Indonesia
Email: revjansenhutabarath@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.46880/methoda.Voll5Nol.pp102-122

ABSTRACT

This study discusses the relationship between utilitarianism as a consequentialist ethical
theory and the Christian faith, specifically how utilitarianism can give birth to a “perverse
goodness” and lead people away from God. Utilitarianism judges morality based on the
end result that produces the greatest happiness for the greatest number of people. Although
seemingly noble, this approach often justifies morally wrong actions-such as lying, murder,
euthanasia, sacrificing the minority for the majority, even war policies-as long as they are
deemed to bring greater benefits. The results of the study show that the utilitarianism
paradigm has the potential to ignore the dignity of human beings created in the image of
God, give rise to moral relativism, and separate goodness from God's will. In the
perspective of Christian Moral Theology and Divine Command Theory, goodness is not
only measured by social consequences but also by obedience to God's command. Thus,
actions that seem good according to utilitarian logic are not necessarily right according
to Christian morality, because true goodness must bring people. This study confirms that
the “ends justify the means” logic of utilitarianism contradicts the absolute divine moral
principle. Believers are called to be wary of the pragmatic goodness that leads to
deception, and to hold on to the truth of God's word, which is the highest standard of
morality. Thus, this study contributes to the understanding of Christian ethics in facing
modern moral challenges that are often wrapped in the pretext of public benefit.

Keyword: Utilitarianism, Christian Morality Theory, Divine Command Theory,

Christian Ethics.

ABSTRAK
Penelitian ini membahas hubungan antara utilitarianisme sebagai teori etika
konsekuensialisme dan iman Kristen, khususnya bagaimana utilitarianisme dapat
melahirkan “kebaikan yang menyimpang” dan menjauhkan orang dari Tuhan.
Utilitarianisme menilai moralitas berdasarkan hasil akhir yang menghasilkan
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang terbanyak. Meskipun tampak mulia, pendekatan
ini seringkali membenarkan tindakan-tindakan yang secara moral salah—seperti
berbohong, pembunuhan, eutanasia, mengorbankan minoritas demi mayoritas, bahkan
kebijakan perang—selama dianggap membawa manfaat yang lebih besar. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa paradigma utilitarianisme berpotensi mengabaikan martabat
manusia yang diciptakan menurut gambar Allah, menimbulkan relativisme moral, dan
memisahkan kebaikan dari kehendak Allah. Dari perspektif Teologi Moral Kristen dan
Teori Perintah llahi, kebaikan tidak hanya diukur dari konsekuensi sosial tetapi juga dari
ketaatan terhadap perintah Allah. Oleh karena itu, tindakan yang tampak baik menurut
logika utilitarianisme tidak selalu benar menurut moralitas Kristen, karena kebaikan sejati
harus membawa manusia. Hasil penelitian menegaskan bahwa logika “tujuan
menghalalkan cara” dalam utilitarianisme bertentangan dengan prinsip moral ilahi yang

102 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122
ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)


mailto:revjansenhutabarath@gmail.com
https://doi.org/10.46880/methoda.Vol15No1.pp102-122

absolut. Orang beriman dipanggil untuk waspada terhadap kebaikan pragmatis yang

mengarah pada penipuan, dan berpegang teguh pada kebenaran firman Allah, yang
merupakan standar moral tertinggi. Oleh karena itu, studi ini berkontribusi pada

pemahaman etika Kristen dalam menghadapi tantangan moral modern yang sering

diselimuti dalih kepentingan umum.

Kata Kunci: Utilitarianisme, Teori Moral Kristen, Teori Perintah Ilahi, Etika Kristen.

PENDAHULUAN

Dalam kehidupan modern, konsep
kebaikan sering diukur dari sejauh mana
tindakan manusia membawa manfaat yang besar
bagi banyak orang. Prinsip ini dikenal sebagai
utilitarianisme, sebuah paham filsafat moral
yang menilai benar atau salahnya perbuatan
berdasarkan konsekuensi dan manfaatnya. Ide
ini tampak sederhana dan menarik, karena
menekankan kebahagiaan dan kesejahteraan
bersama. Namun, di balik kesederhanaannya,
terdapat potensi penyimpangan ketika kebaikan
hanya dipahami sebatas nilai guna tanpa
memperhatikan dimensi spiritual, moral absolut,
dan kehendak Allah sebagai sumber kebenaran
sejati.

Utilitarianisme lahir dari pemikiran tokoh
seperti Jeremy Bentham dan John Stuart Mill,
yang mengajarkan bahwa tindakan yang baik
adalah tindakan yang menghasilkan “the greatest
happiness for the greatest number”
kebahagiaan terbesar untuk jumlah orang yang
terbesar (Bentham,, 1789). Dalam konteks
sosial, prinsip ini tampak membawa banyak
kemajuan, seperti dalam bidang hukum, politik,
dan ekonomi. Namun, jika diterapkan secara
mutlak tanpa mempertimbangkan nilai-nilai
ilahi, utilitarianisme dapat menjerumuskan
manusia pada pandangan hidup yang hanya
berfokus pada hasil pragmatis, mengabaikan
dimensi moral yang melampaui manfaat material
semata.

Dalam perspektif iman Kristen, kebaikan
sejati bukan hanya soal hasil atau konsekuensi
yang tampak baik, tetapi juga tentang motivasi
hati dan kesesuaian tindakan dengan kehendak
Allah. Ketika kebaikan diukur semata-mata
berdasarkan manfaat duniawi, manusia bisa
terjebak pada ilusi bahwa ia sedang melakukan
sesuatu yang benar, padahal sesungguhnya ia
sedang menjauh dari Allah. Hal ini tercermin

dalam banyak contoh di mana tindakan yang
tampaknya “baik” justru bertentangan dengan
prinsip kebenaran firman Tuhan.

Misalnya, dalam utilitarianisme,
kebohongan dapat dibenarkan jika dianggap
membawa manfaat lebih besar bagi banyak
orang. Namun, dalam iman Kristen, berbohong
tetap salah karena bertentangan dengan sifat
Allah yang adalah kebenaran itu sendiri. Contoh
ini  menunjukkan bahwa kebaikan dalam
perspektif utilitarian sering kali bersifat relatif,
bergantung pada situasi, dan tidak memiliki
landasan moral yang mutlak. Akhirnya,
kebaikan yang semestinya mengarahkan
manusia pada Allah justru menjadi jebakan yang
menjauhkan manusia dari sumber kebaikan
sejati.

Fenomena ini semakin nyata di era
modern yang mengagungkan rasionalitas,
efisiensi, dan keuntungan pragmatis. Banyak
orang memandang moralitas hanya sebagai
sarana untuk mencapai kesejahteraan sosial,
bukan sebagai panggilan untuk hidup dalam
ketaatan pada kehendak Allah. Akibatnya, nilai-
nilai kebenaran yang bersumber dari Alkitab
mulai dikesampingkan, digantikan oleh standar
moral buatan manusia yang mudah berubah
mengikuti arus zaman. Dalam kondisi ini,
kebaikan kehilangan makna transendennya dan
menjadi alat pembenaran bagi berbagai tindakan
yang sesungguhnya menentang kehendak Allah.

Masalahnya bukan pada upaya untuk
membawa manfaat bagi banyak orang,
melainkan pada ketika manusia menjadikan
manfaat itu sebagai ukuran kebaikan yang
utama, menggantikan kedaulatan Allah. Ketika
manusia lebih mengutamakan kebahagiaan
kolektif dibanding kesetiaan pada perintah
Tuhan, maka kebaikan itu telah menjadi berhala
baru. Ia tampak mulia di permukaan, namun
secara perlahan memisahkan manusia dari relasi

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 103

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



sejati dengan Pencipta. Inilah yang disebut
sebagai kebaikan yang menyesatkan — kebaikan
yang tampak benar di mata manusia, tetapi salah
di hadapan Allah. Semakin penting untuk dikaji
karena banyak gereja dan orang percaya tanpa
sadar juga terpengaruh oleh pola pikir utilitarian.
Ketika pelayanan, keputusan etika, dan
kehidupan rohani hanya diukur dari keberhasilan
lahiriah dan kepuasan jemaat, bukan lagi dari
ketaatan pada firman Tuhan, maka gereja sedang
bergerak menjauh dari panggilannya yang sejati.
Inilah tantangan besar bagi iman Kristen di era
modern: bagaimana tetap setia pada kebenaran
mutlak di tengah dunia yang menilai segala
sesuatu berdasarkan manfaat praktis.

Alkitab sendiri telah memperingatkan
bahwa ada jalan yang tampak lurus di mata
manusia, tetapi ujungnya menuju kebinasaan
(Amsal 14:12). Dengan kata lain, tidak semua
yang tampak baik secara lahiriah benar di
hadapan Tuhan. Tanpa dasar teologis yang kuat,
kebaikan yang dimotivasi oleh utilitarianisme
akan cenderung mengabaikan aspek dosa,
kebenaran ilahi, dan keselamatan kekal. Padahal,
tujuan tertinggi manusia bukan sekadar
menciptakan kebahagiaan sosial, melainkan
memuliakan Allah dan menikmati persekutuan
dengan-Nya selamanya.

Kajian ini juga relevan dalam diskursus
etika Kristen yang sering berhadapan dengan
isu-isu moral kontemporer, seperti aborsi,
euthanasia, keadilan sosial, dan kebijakan
publik. Banyak keputusan etika modern diambil
berdasarkan pertimbangan utilitarian: apa yang
dianggap  paling  sedikit
penderitaan dan paling banyak memberikan
manfaat. Namun, tanpa pijakan pada firman

menimbulkan

Tuhan, pertimbangan ini bisa salah arah. Oleh
karena itu, penting untuk memahami bagaimana
utilitarianisme dapat menjadi jebakan kebaikan
yang menyesatkan. Di sinilah muncul paradoks
yang perlu dikaji: apakah semua kebaikan yang
bermanfaat bagi banyak orang otomatis
mendekatkan kita kepada Allah? Ataukah ada
kebaikan yang justru menjauhkan kita dari-Nya
karena motivasi yang salah? Teori utilitarisme
menekankan hasil (consequentialism),
sementara iman Kristen menekankan motivasi
dan ketaatan pada kebenaran ilahi. Perbedaan ini

membuka ruang diskusi tentang bagaimana
menilai kebaikan secara lebih utuh, tidak hanya
dari aspek manfaat sosial tetapi juga dari aspek
moral spiritual.

Dengan demikian, penelitian atau kajian
mengenai kebaikan yang menyesatkan ini
bertujuan untuk membuka mata bahwa tidak
semua kebaikan itu sejati di hadapan Allah.
Prinsip utilitarianisme, meski bermanfaat dalam
beberapa aspek, berpotensi menyingkirkan
Allah dari pusat moralitas manusia. Melalui
kajian ini, diharapkan kita dapat membedakan
kebaikan semu yang pragmatis dengan kebaikan
sejati yang bersumber dari Allah, sehingga iman
kita tidak terjebak dalam ilusi moralitas yang
pada akhirnya menjauhkan manusia dari Sang
Pencipta.

TINJAUN LITERATUR
Pengertian Utilitarisme

Utilitarisme adalah salah satu teori etika
normatif yang menilai baik atau buruknya suatu
tindakan berdasarkan konsekuensi atau hasil
yang ditimbulkan. Secara sederhana, utilitarisme
berpandangan bahwa tindakan dianggap benar
apabila menghasilkan manfaat, kebahagiaan,
atau kesejahteraan yang sebesar-besarnya bagi
sebanyak mungkin orang. Kata utility dalam
bahasa Inggris berarti manfaat atau kegunaan,
sehingga dasar penilaian moral dalam
utilitarisme bukan pada niat atau prinsip mutlak,
melainkan pada sejauh mana sebuah tindakan
meningkatkan kebahagiaan dan mengurangi
penderitaan. Dengan demikian, moralitas
bersifat teleologis, yaitu berorientasi pada tujuan
akhir, bukan pada proses atau aturan yang
mengikat (West, H & Duignan, 2025)

Teori utilitarisme berkembang pada abad
ke-18 dan ke-19 sebagai respon terhadap
perdebatan moral di Inggris. Tokoh utama yang
memperkenalkan gagasan ini adalah Jeremy
Bentham (1748-1832). Bentham menyatakan
bahwa manusia secara alami dikendalikan oleh
dua kekuatan utama, yaitu rasa senang (pleasure)
dan rasa sakit (pain). Oleh karena itu, ukuran
baik atau buruknya tindakan dapat dihitung dari
sejauh mana tindakan tersebut membawa lebih
banyak kesenangan dibandingkan penderitaan.
(Bentham,, 1789).

104 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Setelah Bentham, teori ini disempurnakan
oleh John Stuart Mill (1806—1873), yang tidak
hanya mempertimbangkan kuantitas
kebahagiaan, tetapi juga kualitasnya. Mill
menekankan bahwa kesenangan intelektual dan
moral lebih tinggi nilainya daripada kesenangan
fisik atau material semata.

Prinsip utama utilitarisme dikenal dengan
“the greatest happiness principle” atau prinsip
kebahagiaan terbesar. Artinya, suatu tindakan
dinilai benar secara moral apabila mampu
memaksimalkan kebahagiaan dan
meminimalkan penderitaan bagi jumlah orang
yang paling banyak. Dengan demikian,
kebahagiaan tidak bersifat individual, melainkan
diperhitungkan secara kolektif. Dalam konteks
ini, setiap orang dianggap memiliki nilai yang
sama, sehingga kebahagiaan satu orang tidak
lebih penting daripada kebahagiaan orang lain.
Cara berpikir ini menjadikan utilitarisme sebagai
teori etika yang bersifat egaliter, karena
mempertimbangkan kepentingan semua
makhluk yang terdampak oleh tindakan tertentu.

Utilitarisme termasuk dalam teori etika
konsekuensialis, yakni teori yang menilai
moralitas berdasarkan konsekuensi atau akibat
yang ditimbulkan oleh suatu tindakan. Ini
berbeda dengan etika deontologis, seperti yang
diajarkan oleh Immanuel Kant, yang menilai
tindakan berdasarkan kewajiban moral atau
prinsip yang bersifat mutlak. Dalam utilitarisme,
niat baik tidak cukup untuk membuat tindakan
menjadi benar jika pada akhirnya menimbulkan
lebih banyak kerugian. Sebaliknya, tindakan
yang secara umum dianggap salah, seperti
berbohong atau mencuri, bisa dianggap benar
jika menghasilkan manfaat yang lebih besar bagi
banyak orang. Dengan kata lain, hasil akhir (the
end) dapat membenarkan cara yang ditempuh
(the means).

Meskipun utilitarisme dianggap
sederhana dan praktis, banyak kritik yang
diajukan terhadap teori ini. Pertama, teori ini
dapat mengorbankan hak-hak individu demi
kepentingan mayoritas, sehingga keadilan
personal sering diabaikan. Kedua, sulit untuk
mengukur kebahagiaan secara objektif karena
sifatnya yang subjektif dan beragam antara satu
orang dengan yang lain. Ketiga, utilitarisme

tidak mempertimbangkan nilai moral dari niat,
sehingga tindakan yang tidak etis dapat
dibenarkan apabila dianggap menghasilkan
manfaat yang lebih besar. Karena kelemahan-
kelemahan ini,
mengembangkan

beberapa ahli mencoba
variasi seperti rule
utilitarianism, yang mempertimbangkan aturan
umum Yyang dapat membawa kebahagiaan
jangka panjang.
Tokoh dan pandangan paham Utilitarisme
adalah:
1. Jeremy Bentham (1748-1832)
pendiri utilitarisme klasik. Menyatakan
“Nature has placed mankind under the

sebagai

governance of two sovereign masters, pain
and pleasure” artinya manusia selalu
menghindari penderitaan dan mengejar
kesenangan. Menciptakan konsep “felicific
calculus” yaitu perhitungan matematis untuk
menilai seberapa besar kesenangan/derita
yang dihasilkan tindakan.

2. John Stuart Mill (1806-1873),
mengembangkan utilitarisme Bentham, tapi
membedakan kualitas kesenangan, bukan
hanya kuantitas.“It is better to be a human
being dissatisfied than a pig satisfied.”
Artinya, kesenangan intelektual & moral
lebih tinggi nilainya daripada kesenangan
fisik.

3. Henry Sidgwick (1838—-1900) adalah seorang
filsuf moral Inggris yang dikenal sebagai
salah  satu  tokoh  penting dalam
pengembangan utilitarisme modern. Jika
Jeremy Bentham menekankan prinsip “the
greatest happiness for the greatest number”
secara sederhana dan John Stuart Mill
menambahkan dimensi kualitas kebahagiaan,
maka Sidgwick berusaha menyistematisasi
utilitarisme agar lebih rasional, metodologis,
dan filosofis.

Jenis-Jenis Paham Utilitarianisme

Sejak  diperkenalkan oleh  Jeremy
Bentham dan dikembangkan oleh John Stuart
Mill, utilitarianisme mengalami beberapa variasi
dan penekanan yang berbeda. Secara umum, ada
beberapa jenis utilitarianisme yang penting
untuk dipahami (detik.com, 2025):
1. Act Utilitarianism (Utilitarianisme Tindakan)

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 105

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Jenis ini menilai baik atau buruknya suatu
tindakan berdasarkan konsekuensi langsung
dari tindakan tersebut. Sebuah tindakan
dianggap benar jika hasilnya menghasilkan
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang
terbanyak, tanpa harus memikirkan aturan
moral yang berlaku secara umum.

Contoh:

Jika berbohong dalam suatu situasi tertentu
dapat menyelamatkan nyawa seseorang dan
membawa kebahagiaan lebih besar, maka
berbohong dianggap benar secara moral.

2. Rule Utilitarianism (Utilitarianisme Aturan)

Jenis ini menilai baik atau buruknya tindakan
berdasarkan aturan umum yang jika diikuti
secara  konsisten akan  menghasilkan
kebahagiaan terbesar bagi banyak orang.
Jadi, bukan hanya menilai akibat langsung
tindakan, tetapi menilai aturan moral yang
melandasinya.

Contoh:

Berbohong pada satu kasus mungkin
menghasilkan kebahagiaan, tapi jika aturan
“berbohong itu boleh” diterapkan secara
umum, akan merusak kepercayaan sosial dan
akhirnya mengurangi kebahagiaan. Maka,
kejujuran tetap dijaga sebagai aturan umum
yang menghasilkan kebahagiaan jangka
panjang.

. Hedonistic Utilitarianism (Utilitarianisme
Hedonistik)

Ini adalah bentuk utilitarianisme klasik ala
Jeremy Bentham, yang menilai kebaikan
berdasarkan jumlah kesenangan (pleasure)
yang dihasilkan dan pengurangan rasa sakit
(pain).

Prinsip utama Bentham: “Nature has placed
mankind under the governance of two
sovereign masters, pain and pleasure.”
Contoh:

Makan makanan enak dianggap baik karena
memberi kesenangan, sementara kelaparan
dianggap buruk karena memberi rasa sakit.

. Eudaimonistic Utilitarianism
(Utilitarianisme Eudaimonistik)
Dikembangkan oleh John Stuart Mill, jenis
ini menilai kebaikan bukan hanya dari
kuantitas kesenangan, tetapi juga kualitas
kesenangan. Mill membedakan kesenangan

rendah (fisik) dengan kesenangan tinggi
(intelektual, moral, dan spiritual). Prinsip
Mill: “It is better to be a human being
dissatisfied than a pig satisfied.”
Contoh:
Membaca buku atau belajar dianggap
memberikan  kesenangan yang  lebih
bermakna (kesenangan tingkat tinggi)
dibanding hanya makan atau tidur
(kesenangan tingkat rendah).

5. Preference Utilitarianism (Ultilitarianisme
Preferensi)
Jenis ini muncul lebih modern, dipopulerkan
oleh R. M. Hare dan Peter Singer. Kebaikan
diukur bukan hanya dari kesenangan atau
kebahagiaan, tetapi dari pemenuhan
preferensi atau keinginan rasional manusia.
Contoh:
Jika seseorang lebih memilih hidup
sederhana daripada kaya raya, maka
kebahagiaan moralnya dinilai dari seberapa
terpenuhi pilihannya, bukan dari ukuran
kesenangan materi.

6. Negative Utilitarianism
Variasi ini menekankan bukan hanya
penciptaan kebahagiaan, tetapi terutama
pengurangan penderitaan. Prinsipnya: lebih
penting menghilangkan rasa sakit daripada
mengejar kesenangan.
Contoh:
Menyelamatkan seseorang dari rasa sakit
hebat dianggap lebih penting daripada
memberi kebahagiaan kecil pada banyak
orang.

Teologi Moral Kristen

Teologi Moral Kristen adalah cabang
teologi yang mempelajari dasar, prinsip, dan
penerapan nilai-nilai moral berdasarkan wahyu
Allah yang dinyatakan melalui Alkitab. Teologi
ini menegaskan bahwa moralitas bukanlah
produk pemikiran manusia, budaya, atau hasil
pragmatis, melainkan berakar pada karakter
Allah yang kudus, adil, dan penuh kasih. Dengan
demikian, kebaikan dan kejahatan tidak bersifat
relatif atau bergantung pada situasi, tetapi
bersumber dari kehendak Allah yang mutlak.
Dalam kerangka ini, moralitas sejati selalu
memiliki dimensi teosentris, yaitu berpusat pada

106 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122
ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Allah sebagai sumber kebaikan yang sejati.
(Mohn, 2024)

Berbeda dengan etika sekuler yang sering
mengandalkan akal budi manusia untuk
menentukan benar atau salah, Teologi Moral
Kristen memandang bahwa manusia tidak
mampu menentukan kebenaran moral secara
independen. Hal ini karena manusia telah jatuh
ke dalam dosa, sehingga akalnya tercemar dan
cenderung menyeleweng dari kehendak ilahi.
Roma 3:10-12 menegaskan bahwa “tidak ada
yang benar, seorang pun tidak”, sehingga tanpa
anugerah Allah, semua kebaikan manusia
hanyalah “kain kotor” di hadapan-Nya (Yesaya
64:6). Dengan demikian, teologi moral Kristen
memandang perlunya standar moral yang tetap,
yaitu hukum dan kehendak Allah yang
dinyatakan dalam firman-Nya.

Teologi Moral Kristen juga mengajarkan
bahwa tujuan utama ketaatan moral bukanlah
sekadar mencapai kesejahteraan sosial atau
kebahagiaan  pribadi, melainkan  untuk
memuliakan Allah. Hal ini ditegaskan dalam 1
Korintus 10:31, “Jika engkau makan atau
minum, atau jika engkau melakukan sesuatu
yang lain, lakukanlah semuanya itu untuk
kemuliaan Allah.” Dengan demikian, moralitas
Kristen tidak hanya mempertimbangkan
konsekuensi lahiriah, tetapi juga motivasi hati
yang diarahkan untuk mengasihi Allah dan
sesama. Etika Kristen melampaui moralitas
duniawi karena menempatkan dimensi rohani
dan kekekalan sebagai pertimbangan utama.

Keseluruhan pengertian Teologi Moral
Kristen ini menunjukkan bahwa moralitas
Kristen bersifat teosentris (berpusat pada Allah),
absolut (tidak berubah oleh budaya atau
mayoritas opini), dan berorientasi pada
kekekalan (bukan sekadar manfaat sementara).
Dengan pemahaman ini, terlihat jelas perbedaan
mendasar antara moralitas Kristen dan moralitas
utilitarianisme  yang  bersifat  pragmatis.
Kebaikan yang tidak berakar pada kehendak
Allah berpotensi menjadi kebaikan yang
menyesatkan, karena meskipun tampak benar di
mata manusia, pada akhirnya menjauhkan
manusia dari Sang Sumber kebaikan itu sendiri.

Divine Command Theory (Teori Perintah
Ilahi)

Divine Command Theory (Teori Perintah
Ilahi) adalah salah satu teori moral klasik yang
menyatakan bahwa standar benar atau salahnya
suatu tindakan ditentukan oleh kehendak atau
perintah Allah. Dalam teori ini, suatu tindakan
dianggap baik karena Allah memerintahkannya,
dan dianggap salah karena Allah melarangnya.
Artinya, moralitas tidak memiliki otonomi yang
berdiri sendiri, melainkan bersifat teosentris,
berpusat pada kehendak Allah sebagai sumber
kebenaran mutlak. Teori ini muncul dalam
konteks filsafat moral, tetapi memiliki akar yang
sangat kuat dalam tradisi iman Kristen, Yahudi,
dan Islam. (Divine command theory, In
Wikipedia,2025.)

Dalam perspektif iman Kristen, dasar dari
Divine Command Theory adalah pengakuan
bahwa Allah adalah sumber dan standar
moralitas yang tertinggi. Mazmur 119:68
menegaskan, “Engkaulah baik dan berbuat baik;
ajarkanlah ketetapan-ketetapan-Mu kepadaku.”
Artinya, kebaikan bukanlah sesuatu yang
independen di luar diri Allah, melainkan berasal
dari natur-Nya yang kudus. Dengan demikian,
kehendak Allah bukan hanya “perintah”, tetapi
juga refleksi dari siapa Allah itu sendiri. Karena
Allah itu baik, maka apa yang diperintahkan-
Nya pasti baik.

Teori ini menolak pandangan relativisme
moral yang menilai baik-buruk berdasarkan
manfaat, budaya, atau mayoritas pendapat
manusia. Dalam Divine Command Theory,
moralitas bersifat absolut karena didasarkan
pada otoritas Allah yang tidak berubah.
Misalnya, perintah “Jangan membunuh”
(Keluaran 20:13) bukanlah hasil kesepakatan
sosial semata, tetapi ketetapan ilahi yang berlaku
universal dan kekal. Ini berbeda dengan
utilitarianisme, yang dapat membenarkan
pembunuhan jika hasil akhirnya dianggap
membawa “kebahagiaan terbesar bagi jumlah
orang terbesar.”

Landasan filosofis Divine Command
Theory juga sering dikaitkan dengan perdebatan
klasik Euthyphro Dilemma dari Plato. Dalam
dialog tersebut, Socrates bertanya: “Apakah

sesuatu  itu baik karena para dewa

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 107

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



memerintahkannya, atau para dewa Theory. Agustinus menegaskan bahwa moralitas

memerintahkannya karena itu baik?” Dalam sejati hanya mungkin jika manusia hidup selaras
perspektif Kristen, dilema ini dijawab bahwa dengan kehendak Allah. Thomas Aquinas juga
Allah tidak memerintahkan sesuatu secara mengaitkan hukum moral dengan lex divina
sewenang-wenang, tetapi karena perintah-Nya (hukum ilahi) yang menjadi patokan mutlak bagi
selaras dengan natur-Nya yang baik. Dengan manusia, (Wardani, & Delasa, 2023).. Dalam
kata lain, kebaikan bukan di luar Allah, teologi modern, Kierkegaard menegaskan
melainkan merupakan bagian dari esensi Allah bahwa ketaatan kepada Allah bahkan dapat
itu sendiri. melampaui penilaian etika umum, seperti yang
Dalam praktiknya, Divine Command ditunjukkan dalam kisah Abraham yang diminta
Theory memberikan kepastian moral bagi orang mengorbankan Ishak (Kejadian 22) — sebuah
percaya. Karena Allah telah menyatakan contoh iman yang taat pada perintah Allah meski
kehendak-Nya melalui wahyu (Alkitab), tampak “tidak rasional” menurut standar
manusia tidak perlu meraba-raba standar moral manusia.
berdasarkan akal budi yang terbatas. Firman Konsep ini sangat penting untuk menilai
Tuhan menjadi pedoman hidup yang objektif, bahaya kebaikan pragmatis yang menyesatkan.
misalnya dalam Hukum Taurat (Keluaran 20) Utilitarianisme, misalnya, dapat membenarkan
atau pengajaran Yesus dalam Khotbah di Bukit tindakan yang jelas bertentangan dengan
(Matius 5-7). Hal ini menegaskan bahwa kehendak Allah jika dianggap menghasilkan
ketaatan moral bukan sekadar mengikuti “apa kebahagiaan yang lebih besar. Divine Command
yang tampak baik”, tetapi mengikuti apa yang Theory menolak logika ini dan menegaskan
diperintahkan Allah. bahwa tidak ada kebaikan sejati di luar ketaatan
Divine = Command  Theory  juga pada  Allah. Bahkan, Amsal 14:12
menekankan bahwa motivasi utama moralitas memperingatkan, “Ada jalan yang disangka
adalah kasih dan ketaatan kepada Allah, bukan orang lurus, tetapi ujungnya menuju maut.” Ini
sekadar mengejar konsekuensi baik. Yohanes menunjukkan bahwa kebaikan menurut manusia
14:15 menegaskan, “Jikalau kamu mengasihi dapat menipu jika tidak selaras dengan
Aku, kamu akan menuruti segala perintah-Ku.” kebenaran ilahi.
Dalam kerangka ini, kebaikan sejati tidak diukur Dengan demikian, Divine Command
dari manfaat sosial atau keuntungan pragmatis, Theory memberikan kerangka moral yang
tetapi dari kesetiaan pada kehendak Allah. Inilah kokoh, absolut, dan berpusat pada Allah.
yang membedakan moralitas Kristen dari teori Moralitas Kristen bukanlah sekadar upaya
utilitarianisme yang mengutamakan hasil atau manusia mencapai  kebahagiaan  kolektif,
konsekuensi sebagai ukuran utama. melainkan panggilan untuk taat kepada Allah
Meski demikian, Divine Command sebagai sumber kebaikan sejati. Teori ini
Theory tidak berarti Allah memberikan perintah menegaskan bahwa kebaikan tidak bisa
secara arbitrer atau tidak masuk akal. Karena dipisahkan dari relasi dengan Allah, dan
Allah adalah sumber hikmat dan kasih, semua kebaikan yang tidak didasarkan pada kehendak-
perintah-Nya bertujuan untuk kebaikan manusia, Nya Dberpotensi menjadi kebaikan yang
meskipun terkadang manusia tidak langsung menyesatkan. Dalam konteks ini, Divine
memahami alasannya. Misalnya, larangan untuk Command Theory menjadi dasar penting untuk
membalas dendam (Roma 12:19) mungkin mengkritik utilitarianisme yang menempatkan
tampak “tidak praktis” dalam logika dunia, tetapi manusia dan konsekuensinya sebagai pusat
sesungguhnya membawa keadilan dan damai moralitas.

yang lebih tinggi. Hal ini menunjukkan bahwa
perintah Allah sering melampaui logika METODE PENELITIAN

utilitarian yang sempit. Penelitian ini menggunakan pendekatan
Dalam sejarah teologi Kristen, banyak kualitatif dengan metode studi pustaka (library
tokoh yang mendukung Divine Command research) yang bersifat deskriptif-analitis.

108 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122
ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang
dikaji lebih bersifat filosofis-teologis, bukan
empiris, sechingga membutuhkan analisis
konsep, teori, dan pandangan normatif baik dari
filsafat moral maupun teologi Kristen. Jenis
penelitian ini adalah penelitian kualitatif
deskriptif, yang bertujuan untuk
menggambarkan, menganalisis, dan
menafsirkan konsep kebaikan dalam perspektif
utilitarisme, lalu membandingkannya dengan
pemahaman kebaikan menurut iman Kristen.
Penelitian ini tidak melakukan pengumpulan
data kuantitatif, melainkan menelusuri gagasan,
teori, dan prinsip normatif yang terkandung
dalam literatur. Analisis data dilakukan secara
deskriptif-analitis dan komparatif. Deskriptif
analitis digunakan untuk memaparkan secara
sistematis pandangan utilitarisme tentang
kebaikan, serta konsep kebaikan menurut
Alkitab.  Komparatif =~ digunakan  untuk
membandingkan kesamaan dan perbedaan
mendasar antara kedua perspektif tersebut,
terutama dalam menilai apakah kebaikan yang
membawa manfaat sosial otomatis bernilai
secara spiritual.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Utilitarianisme  sebagai  teori etika
konsekuensialis memang mendorong manusia
untuk mengejar kebahagiaan terbesar bagi
jumlah orang yang terbesar. Prinsip ini tampak
mulia karena berorientasi pada pengurangan
penderitaan dan peningkatan kesejahteraan
sosial. Namun, ketika dianalisis dari perspektif
iman Kristen, utilitarianisme dapat menjadi
kebaikan yang menyesatkan, karena ia
mengukur moralitas hanya berdasarkan hasil
akhir, bukan berdasarkan kehendak Allah. Ini
membuka peluang bagi manusia untuk
membenarkan  tindakan  dosa  (seperti
kebohongan, pembunuhan, atau penindasan
minoritas) asalkan dianggap membawa manfaat
lebih  besar  bagi  mayoritas.  Dalam
utilitarianisme, manfaat kolektif menjadi ukuran
tertinggi, sementara dalam iman Kristen,
ketaatan kepada kehendak Allah adalah standar
moral yang mutlak. Ketika manusia hanya
berfokus pada hasil dan mengabaikan kehendak
Allah, ia akan mudah jatuh pada kompromi

moral. Misalnya, keputusan perang demi
kepentingan yang lebih besar atau pengorbanan
hak minoritas demi mayoritas dianggap benar
secara utilitarian, tetapi salah secara Kristen
karena mengabaikan martabat manusia yang
diciptakan segambar dengan Allah. Inilah yang
dimaksud “kebaikan yang menyesatkan”—
tampak baik secara manusiawi tetapi
menjerumuskan manusia menjauh dari Allah.

Prinsip utilitarianisme diterapkan secara
ekstrem, hati nurani manusia dapat tumpul
karena terus-menerus membenarkan cara yang
salah demi tujuan yang dianggap baik. Hal ini
menumbuhkan relativisme moral, di mana
kebenaran diukur oleh situasi dan hasil, bukan
lagi oleh firman Tuhan. Akibatnya, manusia
menjadi pusat penentu moralitas, bukan lagi
Allah. Ini membawa dampak spiritual yang
serius, karena manusia belajar mengandalkan
kebijaksanaan sendiri dan bukan lagi bersandar
pada kehendak Tuhan yang sempurna. Orang
Kristen perlu mewaspadai jebakan kebaikan
semu yang dihasilkan oleh cara pandang
utilitarian. Memang benar bahwa orang percaya
dipanggil untuk mengasihi sesama, menolong
yang menderita, dan mengupayakan
kesejahteraan banyak orang, tetapi semua itu
harus dilakukan tanpa melanggar prinsip moral
Allah. Kasih sejati tidak pernah menghalalkan
cara yang berdosa demi hasil yang tampaknya
baik. Dengan demikian, orang percaya harus
tetap setia pada kebenaran Alkitab, bahkan jika
ketaatan itu tidak populer atau tampak “kurang
bermanfaat” secara pragmatis.

Utilitarianisme menjadikan manusia dan
konsekuensi duniawi sebagai sumber dan tolok
ukur kebaikan, sedangkan iman Kristen
mengakui bahwa Allah adalah sumber kebaikan
sejati. Kebaikan dalam pandangan Kristen bukan
hanya soal mengurangi penderitaan fisik atau
sosial, melainkan membawa manusia lebih dekat
kepada Allah dan memuliakan-Nya. Ini
menunjukkan kontras yang mendalam: kebaikan
utilitarianisme sering kali berhenti pada tujuan
temporal, sedangkan kebaikan Kristen bersifat
kekal dan berorientasi pada relasi manusia
dengan Penciptanya. Ketika logika utilitarian
menggantikan hukum Allah, maka segala
sesuatu dapat dinegosiasikan, termasuk nilai-

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 109

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



nilai moral yang paling fundamental. Dosa bisa
dianggap “diperbolehkan” selama hasilnya
menguntungkan lebih banyak orang. Ini bukan
hanya merusak tatanan etika, tetapi juga
menjauhkan manusia dari pengenalan akan
kebenaran Allah. Sebab, ketika manusia terbiasa
menimbang moralitas berdasarkan untung-rugi,
ia tidak lagi melihat perlunya ketaatan kepada
Tuhan.

Karena itu, hasil penelitian ini
memurnikan pemahaman bahwa tidak semua
kebaikan adalah benar di mata Allah. Kebaikan
sejati harus memiliki dua dimensi: (1) benar
secara moral menurut firman Tuhan, dan (2)
membawa dampak kasih bagi sesama. Jika
hanya memiliki salah satunya, maka kebaikan itu
menjadi  pincang. Ini yang membuat
utilitarianisme berbahaya: ia hanya menekankan
dampak sosial, tetapi mengabaikan dimensi
ketaatan kepada Allah yang adalah sumber
moralitas.

Pembahasan ini memperlihatkan contoh
studi kasus dalam kehidupan nyata meskipun
tampak baik, bisa menyesatkan manusia karena
memisahkan kebaikan dari kehendak Allah. Ia
mengajarkan bahwa tujuan menghalalkan cara,
padahal dalam perspektif Kristen, tujuan dan
cara harus sama-sama selaras dengan hukum
Tuhan. Dengan demikian, orang percaya perlu
berhati-hati agar tidak tertipu oleh kebaikan
pragmatis yang justru menjauhkan dari Tuhan.
Kebaikan sejati hanya ditemukan dalam ketaatan
kepada Allah, meskipun terkadang tidak terlihat
paling “menguntungkan” secara manusiawi.

Hasil penelitian yang berupa kumpulan
contoh studi kasus dapat disebut sebagai studi
kasus jamak (multiple case study). Dalam studi
kasus jamak, peneliti mengumpulkan dan
menganalisis lebih dari satu kasus untuk
memahami fenomena dengan membandingkan
teori Utilitarisme serta Teori Moral Kristen dan
Divine Command Theory.

Berbohong untuk Menyelamatkan Nyawa
Contoh:

“Seseorang menyembunyikan seorang
korban kejahatan di rumahnya. Ketika penjahat
datang dan bertanya, ia berbohong bahwa korban
tidak ada di sana.”

Penjelasan Utilitarianisme:

Utilitarianisme  adalah  teori  moral
konsekuensialis yang menilai benar atau
salahnya suatu tindakan berdasarkan hasil
akhirnya. Prinsip utamanya adalah “the greatest
happiness for the greatest number” atau
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang yang
terbesar. Dalam konteks berbohong untuk
menyelamatkan nyawa, utilitarianisme akan
menilai kebohongan tersebut sebagai tindakan
yang baik jika  konsekuensinya lebih
menguntungkan dibandingkan jika mengatakan
kebenaran. Jadi, fokusnya bukan pada
kebohongannya sendiri, tetapi pada dampak
akhir dari kebohongan tersebut terhadap
kebahagiaan dan penderitaan semua pihak yang
terlibat.

Jika orang tersebut mengatakan kebenaran
kepada penjahat, maka korban kejahatan
kemungkinan besar akan tertangkap, disakiti,
atau bahkan dibunuh. Akibatnya, nyawa korban
hilang, keluarga korban akan mengalami
penderitaan, dan masyarakat bisa kehilangan
rasa aman. Selain itu, penjahat akan semakin
berani melakukan kejahatan karena merasa
mudah menemukan targetnya. Dalam skenario
ini, penderitaan yang dihasilkan lebih besar
daripada  kebahagiaan, schingga menurut
utilitarianisme, mengatakan kebenaran justru
bukan tindakan yang baik karena menghasilkan
dampak negatif yang lebih luas.

Sebaliknya, jika  orang
berbohong dan mengatakan bahwa korban tidak
ada di rumah, maka nyawa korban dapat

tersebut

diselamatkan. Keluarga korban akan tetap
merasakan kebahagiaan karena orang yang
mereka kasihi selamat. Selain itu, korban
mungkin nantinya bisa membantu menangkap
penjahat sehingga mencegah kejahatan lebih
lanjut. Kebohongan dalam situasi ini
menimbulkan sedikit kerugian moral (karena
melanggar kejujuran), tetapi keuntungan yang
dihasilkan lebih besar, yaitu menyelamatkan
hidup dan mengurangi penderitaan banyak
pihak.  Menurut  logika  utilitarianisme,
keuntungan kolektif lebih besar daripada
kerugian moral yang kecil, sehingga tindakan ini
tetap dianggap baik.

110 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Utilitarianisme tidak menilai tindakan
secara mutlak, tetapi berdasarkan nilai
kebahagiaan yang dihasilkan. Dalam kasus ini,
berbohong memang melanggar norma kejujuran,
tetapi menghasilkan kebahagiaan yang lebih
besar: korban selamat, keluarga korban lega,
masyarakat aman, dan pelaku kejahatan gagal.
Prinsip  “mengurangi  penderitaan  dan
memaksimalkan kesejahteraan” menjadi dasar
pembenarannya. Dengan demikian, kebohongan
tidak dipandang sebagai intrinsik salah,
melainkan netral—yang menjadi penentu baik-
buruknya hanyalah konsekuensinya.

Dalam perspektif utilitarianisme,
berbohong demi menyelamatkan nyawa adalah
tindakan yang bermoral karena menghasilkan
kebahagiaan lebih banyak daripada penderitaan.
Prinsip ini fleksibel karena membolehkan
pelanggaran norma jika hasil akhirnya lebih baik
bagi mayoritas orang. Namun, logika ini juga
menunjukkan kelemahan utilitarianisme: standar
moral menjadi relatif dan bisa berubah
tergantung situasi. Sesuatu yang salah pada satu
konteks bisa dianggap benar pada konteks lain
jika konsekuensinya menguntungkan. Itulah
sebabnya utilitarianisme sering dipandang
praktis, tetapi tidak selalu sejalan dengan
moralitas absolut.

Kontras dengan perspektif Kristen:

Dalam Teologi Moral Kristen, ukuran
benar atau salahnya suatu tindakan bukan
ditentukan oleh konsekuensi, melainkan oleh
kesesuaian tindakan itu dengan kehendak Allah.
Hal ini sejalan dengan Divine Command Theory,
yang menyatakan bahwa sesuatu itu baik karena
Allah memerintahkannya, dan buruk karena
Allah melarangnya. Alkitab secara jelas
memerintahkan, “Janganlah kamu berdusta
seorang kepada yang lain” (Kolose 3:9) dan
menegaskan bahwa Allah membenci dusta
(Amsal 12:22). Dengan demikian, berbohong,
dalam bentuk apa pun, tetap bertentangan
dengan natur Allah yang adalah kebenaran
(Yohanes 14:6). Dalam moralitas Kristen,
kejujuran  bukan sekadar norma
melainkan refleksi karakter Allah sendiri.

sosial,

Kristen menempatkan kebenaran sebagai
nilai sakral karena kebenaran berasal dari Allah.

Berbohong, meskipun tampaknya membawa
manfaat, tetap merupakan dosa karena
memutarbalikkan realitas yang Allah ciptakan.
Rasul Paulus mengajarkan bahwa orang percaya
harus “berkata benar seorang kepada yang lain”
(Efesus 4:25), sebab kita dipanggil untuk hidup
dalam terang. Dengan demikian, dari sudut
pandang moral Kristen, tidak ada pembenaran
mutlak untuk berbohong, bahkan jika tujuannya
tampak mulia seperti menyelamatkan nyawa.
Allah memanggil umat-Nya untuk mempercayai
hikmat dan bukan
menghalalkan cara demi mencapai tujuan yang
dianggap baik.

kedaulatan-Nya,

Berbeda dengan utilitarianisme yang
berpusat pada konsekuensi, Teologi Moral
Kristen berpusat pada ketaatan kepada Allah.
Moralitas Kristen menekankan bahwa tindakan
baik harus lahir dari hati yang takut akan Tuhan
dan  mengasihi Dia, bukan  hanya
mempertimbangkan akibat pragmatis. Bahkan
ketika berada dalam situasi ekstrem seperti
menyembunyikan korban kejahatan, orang
percaya tetap dipanggil untuk bertindak sesuai
dengan nilai-nilai Allah: kasih, kebenaran, dan
keadilan. Dalam hal ini, seorang Kristen dapat
berusaha melindungi korban dengan cara lain
tanpa harus berdusta, misalnya dengan
mengalihkan perhatian penjahat atau tetap diam
tanpa menyatakan kebohongan eksplisit.

Meski demikian, tradisi Kristen juga
mengakui kompleksitas dilema moral. Tokoh
seperti Dietrich Bonhoeffer, yang hidup pada
masa Nazi, mengakui bahwa terkadang manusia
dihadapkan pada pilihan yang sama-sama tidak
ideal karena dunia yang sudah jatuh dalam dosa.
Jika seseorang akhirnya memilih berbohong
demi kasih untuk menyelamatkan nyawa, ia
tetap harus menyadari bahwa tindakan tersebut
bukanlah kebenaran ideal di hadapan Allah dan
tetap memerlukan pengampunan-Nya. Artinya,
meskipun kebohongan itu bisa dimaklumi dalam
konteks darurat, ia tidak boleh dibenarkan
sebagai sesuatu yang sepenuhnya benar.

Dari perspektif Kristen dan Divine
Command  Theory, kebohongan  untuk
menyelamatkan nyawa tetap tidak ideal karena
melanggar sifat Allah yang adalah kebenaran.
Namun,

orang percaya dipanggil untuk

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 111

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



mengasihi sesama tanpa mengkompromikan
kebenaran Allah. Prinsipnya adalah bahwa
kebaikan sejati tidak dapat dicapai dengan cara
yang salah. Ini menegaskan perbedaan mendasar
dengan utilitarianisme: bagi Kristen, moralitas
tidak ditentukan oleh hasil akhir, tetapi oleh
kesetiaan pada kehendak Allah. Dalam situasi
sulit, umat Kristen diajak untuk bersandar pada
hikmat Tuhan, percaya pada kedaulatan-Nya,
dan jika jatuh dalam kelemahan, tetap datang
kepada-Nya  untuk memohon  anugerah
pengampunan.

Mengorbankan Satu Orang untuk
Menyelamatkan Banyak Orang
Contoh:

“Dalam dilema kereta api (trolley
problem), jika sebuah kereta melaju dan akan
menabrak lima orang, Anda  bisa
mengalihkannya ke jalur lain yang hanya akan
menabrak satu orang.”

Penjelasan Utilitarianisme:

Utilitarianisme  adalah  teori  etika
konsekuensialis yang menilai baik atau
buruknya suatu tindakan berdasarkan hasil akhir
yang dihasilkan. Prinsip utamanya adalah “the
greatest happiness for the greatest number”—
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang yang
terbesar. Dalam dilema kereta api, jika sebuah
kereta melaju menuju lima orang, utilitarianisme
akan mempertimbangkan jumlah nyawa yang
bisa diselamatkan. Jika mengalihkan kereta ke
jalur lain hanya akan membunuh satu orang,
maka tindakan itu dianggap lebih baik karena
menghasilkan penderitaan yang lebih sedikit
secara total.

Utilitarianisme  melakukan  kalkulasi
moral yang sederhana: jika kereta dibiarkan,
lima orang akan mati dan hanya satu yang
selamat; tetapi jika kereta dialihkan, hanya satu
orang yang mati dan lima orang selamat. Dengan
demikian, total penderitaan yang ditimbulkan
lebih sedikit ketika satu orang dikorbankan
dibandingkan jika lima orang yang mati.
Konsekuensi akhir menjadi ukuran utama.
Walaupun tetap ada korban, hasil akhirnya lebih
menguntungkan secara kolektif karena lebih

banyak keluarga yang bahagia dan lebih sedikit
duka yang ditanggung masyarakat.

Bagi utilitarianisme, tindakan
mengalihkan kereta adalah tindakan moral
karena mengurangi jumlah penderitaan dan
memaksimalkan jumlah kebahagiaan. Bahkan
meski tindakan itu melibatkan pengorbanan
langsung terhadap satu orang yang tidak
bersalah, hal itu dianggap sah secara moral
karena manfaat keseluruhan lebih besar daripada
kerugian yang ditimbulkan. Dalam prinsip ini,
tidak ada tindakan yang benar atau salah secara
mutlak—yang menentukan hanyalah seberapa
besar dampak positif atau negatifnya terhadap
kesejahteraan kolektif.

Dilema  kereta api  menunjukkan
fleksibilitas utilitarianisme. Teori ini tidak
terikat pada hukum moral absolut seperti
“Jangan membunuh” atau “Jangan mencelakai
orang lain”, melainkan pada hasil praktis. Jika
tindakan melanggar aturan tetapi hasilnya lebih
baik bagi banyak orang, maka tindakan itu tetap
dianggap benar.
utilitarianisme

Dengan
bersifat
mengorbankan satu orang dianggap masuk akal

demikian,
pragmatis—

karena menyelamatkan lima orang. Prinsip ini
tampak sederhana dan praktis, tetapi juga
menimbulkan pertanyaan etis yang dalam:
apakah tujuan yang baik selalu membenarkan
cara yang buruk?

Menurut utilitarianisme, mengorbankan
satu orang untuk menyelamatkan banyak orang
adalah tindakan bermoral karena menghasilkan
kebahagiaan yang lebih besar secara total.
Prinsip “lebih sedikit penderitaan lebih baik”
menjadi dasar pembenaran. Namun, pandangan
ini juga mengandung risiko—jika diterapkan
secara ekstrem, logika utilitarianisme bisa
membenarkan pengorbanan individu atau
minoritas kapan saja demi mayoritas, bahkan
tanpa mempertimbangkan keadilan atau hak
dasar manusia. Inilah salah satu kritik terhadap
utilitarianisme:  meskipun  efektif secara
konsekuensial, ia bisa mengabaikan nilai
intrinsik setiap manusia.

Kontras dengan Perspektif Kristen:
Dalam perspektif Kristen, ukuran baik dan
buruk tidak ditentukan oleh hasil akhir,

112 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



melainkan oleh kesesuaian tindakan dengan
kehendak Allah, yang menyatakan bahwa
sesuatu itu baik karena Allah
memerintahkannya, dan buruk karena Allah
melarangnya. Alkitab secara tegas
memerintahkan, “Jangan membunuh” (Keluaran
20:13). Artinya, manusia tidak memiliki otoritas
moral untuk secara sengaja mengambil nyawa
orang lain, bahkan dengan alasan untuk
menyelamatkan lebih banyak orang. Nyawa
setiap manusia bernilai sama di hadapan Allah
karena diciptakan  menurut
(Kejadian 1:27).

Teologi Moral Kristen menekankan

gambar-Nya

bahwa kehidupan manusia adalah anugerah
kudus yang tidak boleh diperlakukan sebagai
angka statistik. Dalam dilema kereta api,
mengorbankan satu orang untuk menyelamatkan
lima orang berarti memperlakukan orang itu
sebagai alat untuk mencapai tujuan, bukan
sebagai pribadi yang bernilai intrinsik di
hadapan Allah. Ini bertentangan dengan ajaran
Yesus tentang kasih kepada sesama, yang tidak
membedakan nilai satu jiwa dengan yang lain
(Matius 10:29-31). Oleh karena itu, meskipun
secara logika manusia tampak “lebih baik”
menyelamatkan lima orang, prinsip Kristen
menolak menjadikan nyawa satu orang sebagai
“tumbal” bagi yang lain.

Dalam etika Kristen, ketaatan pada
kehendak Allah lebih utama daripada mengejar
hasil yang tampaknya baik. Dilema kereta api
menempatkan manusia pada posisi seolah-olah
harus memilih “yang lebih sedikit dosanya”,
tetapi  Alkitab
kompromi.  Rasul  Paulus
“Janganlah kamu berbuat jahat supaya timbul
yang baik” (Roma 3:8). Artinya, kita tidak boleh
melakukan sesuatu yang salah (misalnya

tidak mengajarkan etika
menegaskan,

membunuh) hanya karena berharap
menghasilkan konsekuensi yang lebih baik.
Kebaikan sejati tidak dapat dicapai melalui cara
yang salah.

Namun, iman Kristen juga mengakui
realitas dunia yang telah jatuh dalam dosa, di
mana manusia sering dihadapkan pada pilihan-
pilihan  tragis. Jika  seseorang  dalam
ketidaktahuannya memilih mengorbankan satu

orang untuk menyelamatkan lima orang,

tindakan itu tetap merupakan pelanggaran moral,
tetapi Allah adalah hakim yang adil yang
mengetahui hati manusia. Kasih karunia Allah
selalu tersedia bagi orang yang bertobat. Ini
menunjukkan bahwa dalam situasi dilematis,
orang percaya harus tetap mengandalkan hikmat
Tuhan, bukan hanya logika pragmatis.

Menurut Prinsip Moral Kristen dan
Divine Command Theory, mengorbankan satu
orang untuk menyelamatkan banyak orang tetap
tidak benar karena melanggar perintah Allah dan
merendahkan nilai sakral kehidupan manusia.
Berbeda  dengan  utilitarianisme  yang
mengutamakan jumlah kebahagiaan, moralitas
Kristen mengutamakan ketaatan pada Allah dan
penghormatan terhadap setiap nyawa sebagai
ciptaan-Nya. Ini menegaskan bahwa tujuan yang
baik tidak pernah membenarkan cara yang salah.
Dalam situasi dilematis, orang percaya dipanggil
untuk tetap mengasihi, berdoa, dan mempercayai
kedaulatan  Allah, bukan mengandalkan
hitungan untung-rugi manusia.

Legalitas Aborsi dalam Kasus Tertentu
Contoh:

“Dalam kasus kehamilan yang tidak
berpotensi
penderitaan besar bagi ibu dan anak,
utilitarianisme bisa membenarkan aborsi.”

diinginkan  atau menyebabkan

Penjelasan Utilitarianisme:

Utilitarianisme menilai moralitas
berdasarkan konsekuensi yang dihasilkan dari
suatu tindakan, bukan pada tindakan itu sendiri.
Prinsip utamanya adalah “the greatest happiness
for the greatest number”—kebahagiaan terbesar
bagi jumlah orang yang terbesar. Dalam konteks
aborsi, utilitarianisme tidak melihat aborsi
sebagai salah secara mutlak, melainkan menilai
apakah tindakan itu akan menghasilkan lebih
banyak  kebahagiaan  atau = mengurangi
penderitaan  dibandingkan jika kehamilan
diteruskan. Oleh karena itu, dalam kasus
kehamilan yang tidak diinginkan atau yang akan
menimbulkan penderitaan besar, utilitarianisme
dapat membenarkan aborsi sebagai pilihan yang
lebih “baik” secara moral.

Jika kehamilan menyebabkan risiko fisik
yang serius bagi ibu, atau akan memaksa ibu

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 113

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



menjalani  kehidupan penuh penderitaan—
misalnya karena kemiskinan ekstrem, trauma
kekerasan seksual, atau ketidakmampuan
merawat anak—utilitarianisme melihat aborsi
sebagai cara mengurangi penderitaan yang lebih
besar. Selain itu, kehadiran anak yang tidak
diinginkan mungkin membawa dampak negatif
bagi keluarga, lingkungan sosial, bahkan anak
itu sendiri jika nantinya hidup tanpa kasih
sayang yang layak. Dalam perspektif ini,
mengakhiri  kehamilan  dianggap  lebih
bermanfaat bagi kesejahteraan kolektif daripada
memaksakan kelahiran yang akan menambah
penderitaan.

Utilitarianisme juga mempertimbangkan
kualitas hidup anak yang akan lahir. Jika anak
diperkirakan akan menderita penyakit genetik
parah, cacat bawaan yang tak tersembuhkan,
atau akan lahir dalam situasi yang sangat tidak
stabil, maka membiarkan anak tersebut lahir
dianggap  menghasilkan  lebih  banyak
penderitaan daripada kebahagiaan. Dengan
demikian, aborsi dipandang sebagai tindakan
yang secara keseluruhan lebih baik karena
mencegah penderitaan yang akan terjadi di masa
depan, baik bagi anak itu sendiri maupun orang-
orang di sekitarnya.

Dari sudut pandang utilitarianisme, aborsi
memang menghilangkan potensi kehidupan,
tetapi jika kehamilan diteruskan justru akan
membawa penderitaan lebih luas, maka kerugian
moral aborsi dianggap lebih kecil daripada
kerugian melahirkan anak yang tidak diinginkan
atau  menderita  berat. Utilitarianisme
menimbang manfaat dan kerugian secara
rasional dan pragmatis, bukan berdasarkan nilai
sakral kehidupan. Oleh sebab itu, dalam
beberapa kasus, aborsi dipandang sebagai
pilihan yang lebih etis karena hasil akhirnya
menghasilkan lebih sedikit penderitaan.

Menurut utilitarianisme, aborsi dapat
dibenarkan secara moral dalam kasus tertentu
jika tindakan tersebut menghasilkan lebih
banyak  kebahagiaan  atau = mengurangi
penderitaan lebih besar dibandingkan jika
kehamilan diteruskan. Keputusan ini dianggap
sah  karena  didasarkan pada  prinsip
konsekuensialis: yang penting adalah hasil akhir

yang menguntungkan mayoritas. Namun,

pendekatan ini juga menuai kritik karena
mengabaikan nilai intrinsik kehidupan manusia
dan membuka ruang relativisme moral—apa
yang dianggap benar atau salah dapat berubah
tergantung pada kalkulasi manfaat dan kerugian.

Kontras dengan Perspektif Kristen:

Dalam Teologi Moral Kristen, kehidupan
manusia adalah anugerah Allah yang kudus dan
bernilai sejak awal keberadaannya. Mazmur
139:13-16 menegaskan bahwa Allah sudah
mengenal manusia sejak dalam kandungan, dan
Yeremia 1:5 menyatakan bahwa Allah telah
menetapkan tujuan seseorang bahkan sebelum ia
lahir. Menurut Divine Command Theory,
sesuatu itu baik karena Allah
memerintahkannya, dan buruk karena Allah
melarangnya. Alkitab secara jelas
memerintahkan “Jangan membunuh” (Keluaran
20:13), yang mencakup tindakan mengakhiri
kehidupan yang tak bersalah. Oleh karena itu,
aborsi dipandang sebagai pelanggaran terhadap
kehendak Allah karena mengakhiri kehidupan
yang diciptakan menurut gambar-Nya (Kejadian
1:27).

Dalam moralitas Kristen, janin bukan
sekadar “calon manusia”, tetapi sudah
merupakan pribadi yang dikasihi Allah. Yohanes
1:3 menegaskan bahwa “segala sesuatu
dijadikan oleh Dia,” termasuk kehidupan dalam
kandungan. Dengan demikian, janin memiliki
martabat dan hak hidup yang sama dengan
manusia yang sudah lahir. Ketika aborsi
dilakukan, itu berarti merampas nyawa yang
tidak bersalah, sesuatu yang tidak pernah diberi
otoritas kepada manusia. Bahkan dalam kasus
kehamilan yang sulit, iman Kristen mengajarkan
untuk mempercayai kedaulatan Allah atas hidup

dan mati, bukan mengambil keputusan
berdasarkan  ketakutan atau kalkulasi
penderitaan.

Berbeda dengan utilitarianisme yang
menilai moralitas berdasarkan konsekuensi,
etika Kristen menekankan ketaatan kepada
kehendak Allah meskipun hasilnya tidak sesuai
harapan manusia. Roma 3:8 menegaskan, “Tidak
boleh berbuat jahat supaya timbul yang baik.”
Dengan kata lain, tujuan yang tampaknya baik—
seperti menghindari penderitaan ibu atau anak—

114 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



tidak membenarkan tindakan yang salah di mata
Allah. Dalam situasi sulit, orang percaya
dipanggil untuk tetap memilih jalan yang selaras
dengan perintah Tuhan, seraya percaya bahwa
Allah sanggup memberikan jalan keluar yang
tidak merusak prinsip kebenaran-Nya.

Moralitas Kristen tetap mengakui bahwa
ada kasus kehamilan yang sangat kompleks,
misalnya akibat perkosaan atau yang
mengancam nyawa ibu. Dalam kondisi seperti
ini, gereja dipanggil untuk menunjukkan kasih,
dukungan, dan pendampingan, bukan sekadar
menghakimi. Namun, kasih itu tidak boleh
menghalalkan tindakan yang melawan kehendak
Allah. Orang percaya diajak untuk mencari
solusi lain yang tetap menghormati kehidupan,
seperti memberikan anak untuk diadopsi. Jika
seseorang pernah melakukan aborsi, iman
Kristen juga menekankan bahwa pengampunan
dan pemulihan tersedia dalam kasih karunia
Kristus bagi mereka yang bertobat.

Menurut Teori Moral Kristen dan Divine
Command Theory, aborsi tetap tidak benar
secara moral, bahkan dalam kasus yang
tampaknya “darurat”, karena melanggar perintah
Allah dan merendahkan nilai sakral kehidupan
manusia. Berbeda dengan utilitarianisme yang
melihat kehamilan dari sudut pandang
konsekuensi dan kesejahteraan sosial, moralitas
Kristen mengutamakan ketaatan pada Allah,
penghormatan terhadap nyawa, dan kepercayaan
pada kedaulatan-Nya. Iman Kristen menegaskan
bahwa kebaikan sejati tidak dapat dicapai
melalui cara yang Dbertentangan dengan
kehendak Tuhan, karena hanya Dia yang berhak
menentukan hidup dan mati.

Distribusi Kekayaan secara Paksa (Pajak
Tinggi untuk Orang Kaya)
Contoh:

“Pemerintah menaikkan pajak tinggi
untuk orang kaya agar dana tersebut bisa
digunakan membantu lebih banyak orang
miskin.”

Penjelasan Utilitarianisme:
Utilitarianisme  menilai  baik  atau
berdasarkan

buruknya  suatu  tindakan

konsekuensi total terhadap kebahagiaan dan

penderitaan masyarakat. Prinsipnya adalah “the
greatest happiness for the greatest number”—
kebahagiaan terbesar bagi jumlah orang yang
terbesar. Dalam konteks pajak tinggi untuk
orang kaya, kebijakan ini dipandang moral jika
hasil akhirnya meningkatkan kesejahteraan lebih
banyak orang dibandingkan jika kekayaan hanya
tetap terkonsentrasi pada segelintir orang.
Artinya, jika redistribusi kekayaan melalui pajak
kemiskinan dan
hidup mayoritas,

mampu  mengurangi
meningkatkan  kualitas
utilitarianisme akan membenarkannya.

Dari perspektif utilitarian, menaikkan
pajak untuk orang kaya dapat menghasilkan
kebahagiaan kolektif yang lebih besar, karena
dana tersebut bisa digunakan untuk layanan
kesehatan, pendidikan, infrastruktur, atau
bantuan sosial bagi kelompok miskin. Orang
miskin yang menerima manfaat ini akan
mengalami peningkatan kualitas hidup yang
signifikan, sehingga total kesejahteraan
masyarakat meningkat. Sementara itu, kerugian
bagi orang kaya relatif lebih kecil, karena
kehilangan sebagian kekayaan mereka tidak
menimbulkan penderitaan yang sama beratnya
seperti penderitaan orang miskin yang tidak
terpenuhi kebutuhan dasarnya.

Utilitarianisme melihat bahwa marginal
utility of wealth (manfaat tambahan dari harta)
lebih besar bagi orang miskin daripada bagi
orang kaya. Misalnya, 1 juta rupiah bagi orang
miskin bisa menyelamatkan hidupnya, tetapi
bagi orang kaya, jumlah itu tidak berarti
signifikan. Dengan demikian, memindahkan
sebagian kekayaan dari orang kaya ke orang
miskin melalui pajak akan mengurangi
penderitaan lebih besar daripada penderitaan
kecil yang dialami orang kaya akibat kehilangan
sebagian harta mereka. Secara total, redistribusi
ini menghasilkan lebih banyak kebahagiaan
daripada mempertahankan status quo.

Karena utilitarianisme berfokus pada hasil
akhir, tindakan pemaksaan melalui pajak tinggi
dapat dianggap sah secara moral jika
konsekuensinya lebih menguntungkan bagi
masyarakat luas. Bahkan jika orang kaya merasa
keberatan, utilitarianisme tetap membenarkan
karena

kebijakan  ini kepentingan  dan

kebahagiaan mayoritas lebih besar daripada

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 115

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



ketidaknyamanan minoritas. Dalam pandangan
ini, keadilan bukan soal hak individu yang
absolut, tetapi soal seberapa jauh tindakan
tertentu mampu memaksimalkan kesejahteraan
sosial secara keseluruhan.

Menurut utilitarianisme, distribusi
kekayaan secara paksa melalui pajak tinggi
untuk orang kaya dapat dibenarkan secara moral
jika kebijakan itu menghasilkan lebih banyak
kebahagiaan dan mengurangi penderitaan
mayoritas masyarakat miskin. Prinsip ini
pragmatis dan fleksibel, karena mengutamakan
dampak sosial positif ketimbang
mempertahankan hak kepemilikan individu
secara mutlak. Namun, pendekatan ini juga
dikritik karena bisa mengabaikan keadilan
individual dan berpotensi merugikan inovasi
serta produktivitas jika pajak dianggap terlalu
menindas.

Kontras dengan Perspektif Kristen:

Dalam Teologi Moral Kristen, kekayaan
dipandang sebagai anugerah dan titipan Allah,
bukan kepemilikan mutlak manusia. Mazmur
24:1 menegaskan bahwa “Bumi dan segala
isinya adalah milik Tuhan”, sehingga orang kaya
maupun miskin hanyalah pengelola (steward)
yang bertanggung jawab kepada Allah. Alkitab
juga mengajarkan pentingnya keadilan sosial
dan kepedulian terhadap yang lemah (Amsal
29:7, Yesaya 1:17). Namun, prinsip ini tidak
serta-merta membenarkan tindakan pemaksaan
yang merampas hak kepemilikan pribadi secara
sewenang-wenang. Setiap tindakan harus selaras
dengan keadilan Allah, bukan hanya sekadar
logika pemerataan.

Yesus mengajarkan kasih yang aktif
kepada sesama, termasuk berbagi dengan yang
miskin (Lukas 12:33; 1 Yohanes 3:17). Namun,
kasih dalam perspektif Kristen bersifat sukarela,
lahir dari hati yang digerakkan oleh Roh Kudus,
bukan karena paksaan negara atau tekanan
hukum. 2 Korintus 9:7 menegaskan, “Allah
mengasihi orang yang memberi dengan
sukacita.” Dengan  demikian, meskipun
membantu orang miskin adalah panggilan moral
yang benar, pemaksaan distribusi kekayaan
melalui pajak yang menindas tidak sejalan
sukarela.  Tuhan

dengan prinsip kasih

memanggil orang kaya untuk rela berbagi, bukan
dipaksa berbagi.

Alkitab mengajarkan orang percaya untuk
taat kepada pemerintah (Roma 13:1-7), termasuk
membayar pajak. Jika pemerintah menetapkan
pajak progresif bagi orang kaya demi
kesejahteraan sosial, orang Kristen dipanggil
untuk tetap menaati hukum tersebut sebagai
bagian dari tanggung jawab warga negara.
Namun, dari sudut Divine Command Theory,
tindakan pemerintah juga harus dinilai
berdasarkan kehendak Allah. Jika kebijakan
pajak hanya menjadi alat ketidakadilan baru,
korupsi, atau iri hati sosial, maka kebijakan itu
tidak mencerminkan keadilan Allah. Jadi,
keadilan pajak harus tetap sejalan dengan prinsip
moral Tuhan, bukan semata-mata kepentingan
politik.

Distribusi kekayaan secara paksa melalui
pajak yang terlalu tinggi dapat menimbulkan
ketidakadilan baru, seperti merampas hasil kerja
keras orang lain tanpa menghargai tanggung
jawab pribadinya. Dalam hukum Taurat, Allah
memang memerintahkan umat-Nya untuk
membantu orang miskin (Ulangan 15:7-11),
tetapi tidak ada contoh dalam Alkitab di mana
Tuhan merestui perampasan paksa terhadap
harta orang kaya. Prinsip moral Kristen
menekankan transformasi hati, bukan sekadar
redistribusi struktural. Kebijakan sosial boleh
mendorong keadilan, tetapi tidak boleh
menghapus tanggung jawab moral individu
untuk mengasihi sesama dengan sukarela.

Menolong orang miskin adalah kehendak
Allah, tetapi cara melakukannya harus selaras
dengan prinsip kasih, keadilan, dan kebebasan
moral. Pajak untuk kesejahteraan sosial bisa
diterima selama adil, transparan, dan tidak
menindas, namun pemaksaan ekstrem yang
merampas kebebasan memberi tidak
mencerminkan  kasih  sejati.  Kekayaan
seharusnya didistribusikan melalui perubahan
hati yang digerakkan oleh kasih Kristus, bukan
semata-mata melalui mekanisme paksaan
negara. Dengan demikian, tujuan baik harus
dicapai dengan cara yang benar menurut
kehendak Allah, bukan sekadar logika hasil
akhir.

116 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Euthanasia (Mengakhiri Hidup Orang yang
Menderita)
Contoh:

“Seorang pasien sakit parah yang tidak
ada harapan sembuh meminta untuk disuntik
mati agar tidak terus menderita.”

Penjelasan Utilitarianisme:
Utilitarianisme menilai moralitas
berdasarkan konsekuensi yang dihasilkan—
apakah  suatu  tindakan = meningkatkan
kebahagiaan atau mengurangi penderitaan.
Prinsipnya adalah “the greatest happiness for the
greatest number’—kebahagiaan terbesar bagi
jumlah orang yang terbesar. Dalam konteks
euthanasia, jika seorang pasien sakit parah tidak
memiliki harapan sembuh dan terus mengalami
penderitaan fisik maupun mental yang ekstrem,
maka mengakhiri hidupnya dapat dianggap lebih
baik secara moral karena
penderitaan yang tidak perlu.

mengurangi

Menurut utilitarianisme, penderitaan berat
yang dialami pasien tidak hanya memengaruhi
dirinya sendiri tetapi juga keluarga, teman, dan
masyarakat. Perawatan jangka panjang bisa
menimbulkan tekanan emosional, psikologis,
dan finansial yang besar. Dengan mengizinkan
euthanasia, beban ini bisa diakhiri, sehingga
total penderitaan yang dirasakan oleh semua
pihak akan berkurang. Selain itu, pasien yang
meminta euthanasia secara sukarela juga
mendapatkan kebebasan untuk memilih akhir
yang lebih bermartabat, yang pada gilirannya
menambah ketenangan bagi dirinya dan orang-
orang terdekatnya.

Utilitarianisme tidak melihat kehidupan

sebagai nilai absolut, melainkan
mempertimbangkan  kualitas  hidup.  Jika
kelangsungan hidup hanya berarti

memperpanjang rasa sakit tanpa harapan
perbaikan, maka tindakan euthanasia dianggap
lebih manusiawi karena mencegah penderitaan
yang sia-sia. Prinsip ini melihat bahwa
keberadaan yang penuh rasa sakit bukanlah
kebahagiaan, sehingga membiarkan seseorang
terus hidup dalam keadaan tak tertahankan justru

Selain mempertimbangkan kebahagiaan
individu, utilitarianisme juga memikirkan
dampak sosial. Euthanasia bisa membebaskan
sumber daya medis yang terbatas untuk pasien
lain yang masih memiliki peluang sembuh dan
meningkatkan kualitas hidup mereka. Dengan
demikian, manfaat sosial lebih besar jika
penderitaan yang tidak perlu diakhiri, dan
sumber daya dialihkan ke kasus yang lebih
bermanfaat bagi banyak orang. Jadi, dari
perspektif utilitarian, euthanasia bukan hanya
pilihan personal, tetapi juga bisa memberikan
keuntungan kolektif.

Menurut utilitarianisme, euthanasia dapat
dibenarkan secara moral jika tindakan itu
mengurangi penderitaan lebih banyak daripada
mempertahankan hidup tanpa harapan. Prinsip
ini pragmatis dan fleksibel, berfokus pada hasil
akhir berupa peningkatan kebahagiaan dan
penurunan rasa sakit, baik bagi pasien maupun
lingkungan sekitarnya. Namun, pendekatan ini
kritik  karena  berpotensi
mengabaikan nilai intrinsik kehidupan manusia
dan membuka pintu bagi penyalahgunaan,

juga  menuai

seperti tekanan sosial terhadap orang sakit untuk
mengakhiri hidup mereka demi kepentingan
orang lain.

Kontras dengan Perspektif Kristen:

Dalam Teologi Moral Kristen, kehidupan
adalah anugerah kudus dari Allah yang memiliki
nilai intrinsik karena manusia diciptakan
menurut gambar-Nya (Kejadian 1:27). Allah
adalah satu-satunya pemilik dan penguasa atas
hidup dan mati (Ayub 1:21). Berdasarkan Divine
Command Theory, sesuatu itu baik karena Allah
memerintahkannya, dan buruk karena Allah
melarangnya. Alkitab secara tegas
memerintahkan “Jangan membunuh” (Keluaran
20:13), yang mencakup tindakan mengakhiri
hidup orang lain secara sengaja, bahkan jika
dimaksudkan untuk mengurangi penderitaan.
Dengan demikian, euthanasia bertentangan
dengan kehendak Allah karena merampas hak
prerogatif-Nya atas kehidupan.

Moral Kristen tidak melihat penderitaan

dianggap  menghasilkan  lebih  banyak sebagai alasan untuk mengakhiri hidup, tetapi
penderitaan daripada manfaat. sebagai bagian dari misteri rencana Allah yang

bisa dipakai untuk mendewasakan iman (Roma
MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 117

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



5:3-4). Bahkan dalam penderitaan paling berat,
hidup tetap memiliki makna karena Allah dapat
memakai pengalaman itu untuk tujuan yang
lebih besar, baik bagi pasien maupun orang di
sekitarnya. Dengan demikian, penderitaan bukan
pembenaran untuk mengambil alih kendali atas
hidup dan mati. Orang percaya dipanggil untuk
memberi dukungan, kasih, dan perawatan
paliatif, bukan mempercepat kematian sebagai
jalan pintas.

Secara manusiawi, euthanasia tampak
sebagai tindakan penuh belas kasihan untuk
mengakhiri rasa sakit. Namun, dalam perspektif
Kristen, ketaatan pada perintah Allah lebih
utama daripada logika belas kasihan yang keliru.
Roma 3:8 menegaskan, “Tidak boleh berbuat
jahat supaya timbul yang baik.” Mengakhiri
hidup tetap dianggap tindakan yang salah, meski
tujuannya untuk meringankan penderitaan.
Kebaikan sejati hanya dapat dicapai melalui cara
yang selaras dengan kehendak Allah, bukan
melalui tindakan yang bertentangan dengan
hukum moral-Nya.

Iman Kristen mengajarkan  untuk
mengasihi dan merawat orang yang menderita,
bukan mengakhiri hidup mereka. Ini berarti
memberikan  dukungan medis, spiritual,
emosional, dan sosial agar pasien tetap dihargai
martabatnya hingga akhir hayat yang Tuhan
tetapkan. Dalam Lukas 10:33-34, Yesus memuji
tindakan belas kasihan Orang Samaria yang
merawat korban, bukan mengakhiri hidupnya.
Dengan demikian, tanggung jawab orang
percaya adalah menghadirkan kasih Allah di
tengah penderitaan, bukan mengambil alih peran
Allah sebagai penentu kapan hidup harus
berakhir.

Euthanasia tidak dibenarkan secara moral
karena melanggar perintah Allah dan
merendahkan nilai sakral kehidupan manusia.
Hidup bukan milik kita untuk diakhiri sesuka
hati, melainkan milik Tuhan yang berhak
menentukan awal dan akhirnya. Berbeda dengan
pandangan utilitarianisme yang mengutamakan
pengurangan penderitaan, moralitas Kristen
menekankan ketaatan pada kehendak Allah,
penghormatan terhadap martabat manusia, dan
pengharapan akan pemulihan sempurna dalam
Kristus. Dalam penderitaan, umat Kristen diajak

untuk tetap berharap pada kasih setia Tuhan,
bukan menyerah pada keputusasaan.

Kebijakan Perang untuk Kepentingan yang
Lebih Besar
Contoh:

“Menyerang satu negara demi mencegah
perang yang lebih luas atau untuk menjatuhkan
rezim yang menindas jutaan orang.”

Penjelasan Utilitarianisme:

Utilitarianisme menilai moralitas tindakan
berdasarkan konsekuensi yang dihasilkan:
apakah  tindakan tersebut meningkatkan
kebahagiaan dan mengurangi penderitaan bagi
jumlah orang yang terbesar. Dalam konteks
kebijakan perang, menyerang satu negara dapat
dibenarkan jika hasil akhirnya mencegah
penderitaan yang lebih besar, misalnya
menghentikan genosida, menggulingkan rezim
yang menindas jutaan orang, atau mencegah
konflik yang lebih luas dan mematikan. Dengan
demikian, perang bukan dinilai baik atau buruk
secara mutlak, tetapi diukur dari total
keseimbangan manfaat dan kerugian yang
dihasilkannya.

Dari perspektif utilitarian, membiarkan
rezim kejam terus berkuasa bisa menimbulkan
penderitaan berkepanjangan bagi jutaan orang.
Dalam kasus ini, perang dipandang sebagai
kejahatan yang lebih kecil dibandingkan
membiarkan kejahatan besar tetap berlangsung.
Contohnya, jika menyerang satu negara dapat
menggulingkan pemerintahan yang melakukan
penindasan massal, maka konsekuensi jangka
panjangnya—berkurangnya penderitaan rakyat
dan terciptanya perdamaian—akan
menghasilkan lebih  banyak kebahagiaan
dibandingkan biaya perang itu sendiri. Dengan
kata lain, perang bisa dianggap sebagai sarana
untuk mencegah penderitaan yang jauh lebih
parah.

Utilitarianisme menggunakan kalkulasi
rasional: berapa banyak nyawa yang akan hilang
dalam perang dibandingkan dengan nyawa yang
akan diselamatkan jika rezim tirani dibiarkan
terus  berkuasa. Jika serangan  militer
menimbulkan korban ribuan jiwa, tetapi
menyelamatkan jutaan orang dari penindasan

118 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



sistematis, maka total manfaatnya lebih besar
daripada kerugiannya. Prinsip ini menilai bahwa
penderitaan sementara yang diakibatkan perang
dapat dibenarkan jika konsekuensi akhirnya
membawa lebih banyak keadilan, stabilitas, dan
kesejahteraan bagi lebih banyak orang.

Selain mengurangi penderitaan langsung,
utilitarianisme juga mempertimbangkan manfaat
jangka panjang. Jika perang untuk menjatuhkan
rezim kejam dapat menghasilkan sistem
pemerintahan yang lebih adil, mengurangi
konflik
kesejahteraan sosial, maka total kebahagiaan
kolektif meningkat. Dengan logika ini, perang

regional, dan meningkatkan

bukan dilihat sebagai tindakan moral pada
dirinya sendiri, melainkan sebagai alat pragmatis
untuk mencapai kondisi sosial yang lebih baik
bagi mayoritas.

Menurut utilitarianisme, perang dapat
dibenarkan secara moral jika konsekuensinya
menghasilkan lebih banyak kebahagiaan dan
mengurangi penderitaan lebih besar
dibandingkan jika perang tidak dilakukan.
Menyerang satu negara demi mencegah konflik
global yang lebih luas atau menggulingkan
rezim penindas dipandang sah karena hasil
akhirnya lebih menguntungkan mayoritas.
Namun, pendekatan ini juga menuai kritik
karena membuka peluang penyalahgunaan:
pemimpin bisa membenarkan perang apa pun
selama mengklaim “untuk kepentingan lebih
besar,” meski kalkulasinya belum tentu benar
atau adil.

Kontras dengan Perspektif Kristen:

Dalam Teologi Moral Kristen, kehidupan
manusia adalah anugerah Allah yang kudus,
sechingga membunuh atau menghancurkan
kehidupan tidak pernah dianggap ringan.
Perintah Allah “Jangan membunuh” (Keluaran
20:13) menunjukkan bahwa menghilangkan
nyawa orang lain adalah pelanggaran serius.
Namun, Alkitab juga mencatat bahwa Allah
mengizinkan perang dalam konteks tertentu
untuk menegakkan keadilan, menghukum
kejahatan, atau melindungi umat-Nya (misalnya
dalam Perjanjian Lama, Ulangan 20).
Berdasarkan Divine Command Theory, tindakan
perang hanya dapat dibenarkan jika sesuai

dengan kehendak Allah dan bukan semata-mata
untuk kepentingan politik atau ambisi manusia.

Sejarah teologi Kristen mengembangkan
prinsip “perang yang adil” (just war) yang
bertujuan membatasi kekerasan. Agustinus dan
Thomas Aquinas menegaskan bahwa perang
hanya dapat dianggap benar jika memenuhi
syarat: (1) memiliki otoritas sah, (2) bertujuan
menegakkan keadilan dan perdamaian, bukan
balas dendam atau keuntungan ekonomi, dan (3)
menggunakan kekuatan secara proporsional,
meminimalkan kerugian bagi warga sipil.
Dengan demikian, menyerang satu negara demi
menghentikan ~ penindasan  massal  atau
mencegah perang yang lebih luas hanya dapat
dipertimbangkan benar jika  benar-benar
dilakukan untuk menghindari kejahatan yang
lebih besar, bukan demi kepentingan egois.

Moralitas Kristen tidak mendasarkan
keputusan hanya pada kalkulasi politis atau
konsekuensi pragmatis seperti yang dilakukan
utilitarianisme. Ketaatan pada kehendak Allah
lebih utama daripada logika hasil akhir. Roma
12:19 menegaskan, “Pembalasan adalah hak-Ku,
Akulah yang akan menuntut pembalasan, firman
Tuhan.” Artinya, manusia tidak boleh semena-
mena menggunakan kekerasan dengan dalih
untuk kebaikan yang lebih besar, jika tidak
benar-benar selaras dengan prinsip keadilan
ilahi. Perang yang dipicu oleh ambisi,
keserakahan, atau kepentingan nasionalisme
sempit tetap dianggap dosa, meskipun
dibungkus retorika “demi kepentingan lebih
besar.”

Yesus mengajarkan kasih bahkan kepada
musuh (Matius 5:44), tetapi ini tidak berarti
orang Kristen pasif terhadap ketidakadilan.
Dalam beberapa kasus, menggunakan kekuatan
untuk melindungi orang yang tertindas dapat
menjadi wujud kasih. Misalnya, menghentikan
genosida atau rezim yang membantai jutaan
orang bisa dianggap sebagai tindakan keadilan
dan perlindungan. Namun, meski ada alasan
moral untuk bertindak, orang percaya tetap
dipanggil untuk meminimalkan kekerasan dan
mengutamakan perdamaian sejauh mungkin
(Roma 12:18). Jadi, perang bukan pilihan utama,
melainkan jalan terakhir setelah semua cara
damai gagal.

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 119

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Perang tidak pernah dianggap baik, tetapi
dalam kondisi tertentu dapat dianggap perlu
untuk mencegah kejahatan yang lebih besar—
namun tetap harus sesuai dengan prinsip
keadilan ilahi. Perang yang benar hanya
mungkin jika tujuannya adalah menegakkan
keadilan, melindungi yang lemah, dan
memulihkan damai, bukan sekadar kepentingan
politis atau ekonomi. Berbeda dengan
utilitarianisme yang membenarkan perang jika
hasil akhirnya lebih menguntungkan, moralitas
Kristen tetap menekankan ketaatan pada
kehendak  Allah, penghormatan terhadap
kehidupan manusia, dan komitmen pada

perdamaian sejati.

Mengambil Hak Minoritas Demi
Kepentingan Mayoritas
Contoh:

“Pemerintah menutup sebagian wilayah
minoritas untuk proyek pembangunan yang akan
menguntungkan mayoritas masyarakat.”

Penjelasan Utilitarianisme:
menilai  baik  atau
tindakan berdasarkan

Utilitarianisme
buruknya  suatu
konsekuensinya terhadap kebahagiaan dan
penderitaan manusia. Prinsip utamanya adalah
“the greatest happiness for the greatest
number’—kebahagiaan terbesar bagi jumlah
orang yang terbesar. Dalam konteks kebijakan
perang, menyerang satu negara bisa dianggap
benar secara moral jika tindakan itu mencegah
penderitaan  yang lebih luas, misalnya
menghindari  konflik global yang lebih
mematikan atau menggulingkan rezim tirani
yang menindas jutaan orang. Dengan kata lain,
perang dipandang bukan dari moralitas
intrinsiknya, tetapi dari hasil akhir yang
memaksimalkan kesejahteraan kolektif.

Jika sebuah rezim kejam melakukan
genosida atau penindasan brutal terhadap
rakyatnya, membiarkan situasi itu berlanjut
berarti memperpanjang penderitaan jutaan
orang. Dalam pandangan utilitarian, perang
dapat menjadi kejahatan yang lebih kecil untuk
mencegah kejahatan yang lebih besar. Misalnya,
menyerang satu negara untuk menjatuhkan

pemerintah  yang tiran mungkin  akan

menimbulkan korban ribuan jiwa, tetapi jika itu
berhasil menghentikan pembantaian jutaan
orang, maka total penderitaan yang dihindari
lebih besar daripada penderitaan akibat perang
itu sendiri.

Utilitarianisme melakukan perhitungan
biaya dan manfaat moral. Jika perang
menimbulkan korban jangka pendek, tetapi
konsekuensi  jangka  panjangnya adalah
terciptanya  perdamaian, kebebasan, dan
kesejahteraan yang lebih luas, maka tindakan itu
dapat dibenarkan. Sebaliknya, jika perang hanya
memicu kekacauan lebih besar, penderitaan
lebih luas, dan tidak ada kepastian perbaikan,
maka itu tidak bermoral. Jadi, keputusan perang
menurut utilitarian harus mempertimbangkan
berapa banyak nyawa yang hilang sekarang
dibandingkan dengan nyawa yang bisa
diselamatkan di masa depan.

Utilitarianisme juga menilai dampak
jangka panjang perang terhadap kesejahteraan
global. Jika  menyerang satu  negara
menghasilkan stabilitas politik, berakhirnya
rezim kejam, dan peluang pembangunan sosial
ekonomi bagi jutaan orang, maka total
kebahagiaan kolektif akan meningkat. Selain itu,
menghindari perang lebih luas atau konflik
internasional yang lebih besar juga dianggap
memberikan manfaat bagi mayoritas. Dengan
demikian, perang bukan tujuan, tetapi alat
pragmatis untuk mencapai kondisi sosial yang
lebih baik bagi jumlah orang yang lebih banyak.

Menurut utilitarianisme, perang dapat
dibenarkan secara moral jika konsekuensinya
menghasilkan lebih banyak kebahagiaan dan
mengurangi penderitaan lebih besar
dibandingkan jika perang tidak dilakukan.
Menyerang satu negara demi mencegah konflik
global atau menggulingkan rezim penindas
dipandang sah karena hasil akhirnya lebih
menguntungkan mayoritas. Namun, pendekatan
ini juga mengandung risiko, karena kalkulasi
manfaat dan kerugian sering tidak pasti, dan bisa
disalahgunakan untuk membenarkan agresi
dengan dalih “kepentingan lebih besar.”

Kontras dengan Perspektif Kristen:
Dalam Teologi Moral Kristen, setiap
manusia diciptakan menurut gambar dan rupa

120 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Allah (Kejadian 1:27), sehingga setiap individu,
termasuk  kelompok  minoritas, memiliki
martabat yang sama di hadapan Tuhan. Prinsip
keadilan dalam Alkitab tidak mengukur nilai
seseorang berdasarkan jumlah atau kekuatan
kelompoknya, tetapi berdasarkan kebenaran
Allah yang adil. Mazmur 82:3-4 menegaskan
panggilan untuk “membela hak orang lemah dan
yatim piatu, memberi keadilan kepada orang
tertindas dan miskin.” Berdasarkan Divine
Command Theory, mengabaikan atau merampas
mayoritas  adalah
pelanggaran terhadap kehendak Allah yang

hak  minoritas demi

menuntut keadilan dan kasih bagi semua orang,
bukan hanya kelompok besar.

Dalam Alkitab, Tuhan berulang kali
menegur bangsa Israel karena menindas orang
asing, janda, dan yatim—kelompok minoritas
yang lemah (Zakharia 7:10). Ini menunjukkan
bahwa Allah berpihak pada mereka yang mudah
disingkirkan oleh kepentingan mayoritas. Oleh
karena itu, moralitas Kristen menolak logika
utilitarian yang membenarkan pengorbanan
kelompok kecil demi keuntungan kelompok
besar. Dalam pandangan Kristen, keadilan sejati
tidak menghalalkan perampasan hak siapa pun,
meskipun itu tampak membawa manfaat lebih
luas. Tuhan memerintahkan agar keadilan
ditegakkan bagi semua, termasuk mereka yang
suaranya paling kecil.

Menurut Divine Command Theory,
tindakan benar bukan ditentukan oleh hasil
akhirnya, tetapi oleh apakah tindakan itu sesuai
dengan perintah Allah. “Janganlah
memutarbalikkan keadilan terhadap orang
miskin di antaramu” (Keluaran 23:6). Artinya,
sekalipun  proyek
menguntungkan mayoritas, merampas hak
minoritas tetap tidak benar secara moral jika

pembangunan  akan

bertentangan dengan prinsip kasih dan keadilan
Allah. Dalam etika Kristen, tidak boleh berbuat
jahat supaya timbul yang baik (Roma 3:8). Jadi,
tujuan yang baik (kemajuan mayoritas) tidak
membenarkan cara yang salah (penindasan
minoritas).

Iman Kristen menekankan kasih yang
aktif kepada sesama, terutama kepada mereka
yang rentan. Yesus sendiri menunjukkan
perhatian khusus kepada orang-orang yang

terpinggirkan, seperti orang sakit, miskin, dan
pendosa yang ditolak masyarakat. Dengan
menutup wilayah minoritas demi keuntungan
mayoritas, pemerintah  justru  bertindak
berlawanan dengan teladan Kristus yang
merangkul dan melindungi yang lemah. Solusi
yang lebih sesuai dengan moralitas Kristen
adalah mencari jalan yang adil dan kreatif agar
pembangunan dapat berjalan tanpa
mengorbankan kelompok rentan, sehingga kasih
Allah tercermin dalam kebijakan publik.
Mengambil  hak
kepentingan mayoritas tidak dapat dibenarkan,

karena melanggar prinsip martabat manusia,

minoritas demi

keadilan ilahi, dan kasih kepada sesama. Tuhan
memerintahkan keadilan bagi semua, bukan
hanya bagi yang banyak atau kuat. Berbeda
dengan utilitarianisme yang menilai kebaikan
dari hasil akhir bagi mayoritas, moralitas Kristen
menekankan ketaatan pada kehendak Allah,
penghormatan terhadap setiap individu, dan
perlindungan bagi yang tertindas. Dalam
rencana Allah, kebaikan sejati tidak pernah
dicapai dengan mengorbankan yang lemah demi
keuntungan banyak orang.

KESIMPULAN DAN SARAN
Kesimpulan

1. Utilitarianisme sebagai etika konsekuensialis
menilai kebaikan berdasarkan manfaat
terbesar bagi jumlah orang yang terbesar.
Meskipun tampak mulia, pendekatan ini
membuka peluang pembenaran terhadap
tindakan yang secara moral keliru, seperti
kebohongan, pembunuhan, euthanasia,
pengorbanan minoritas demi mayoritas,
hingga perang demi kepentingan yang lebih
besar.

2. Dari perspektif Teologi Moral Kristen dan
Divine Command Theory, kebaikan sejati
tidak diukur dari hasil akhir semata, tetapi
dari ketaatan kepada kehendak Allah. Prinsip
“tujuan menghalalkan cara” yang dianut
utilitarianisme bertentangan dengan hukum
moral Tuhan yang mutlak.

3. Kebaikan yang hanya berorientasi pada
manfaat pragmatis tanpa mempertimbangkan
kehendak Allah akan menjauhkan manusia

dari relasi yang benar dengan Penciptanya.

MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122 | 121

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



Hal ini menimbulkan relativisme moral,
melemahkan nurani, dan menggeser pusat
moralitas dari Allah kepada manusia.

4. Tidak semua kebaikan yang tampak
bermanfaat di mata manusia adalah benar di
mata Tuhan. Kebaikan sejati harus membawa
kemuliaan bagi Allah sekaligus kasih kepada
sesama tanpa melanggar prinsip moral ilahi.

Saran

1. Bagi orang percaya, perlu kewaspadaan
terhadap bentuk-bentuk “kebaikan
pragmatis” yang tampak bermanfaat tetapi
melanggar firman Tuhan. Ketaatan pada
kehendak Allah harus tetap menjadi standar
tertinggi moralitas, meskipun
konsekuensinya tidak populer atau kurang
menguntungkan secara manusiawi.

2. Bagi gereja dan lembaga pendidikan Kristen,
penting untuk mengajarkan pemahaman etika
Kristen yang kokoh, termasuk perbedaan
mendasar antara moralitas ilahi dan etika
konsekuensialis, agar jemaat dan generasi
muda tidak mudah terjebak dalam relativisme
moral.

3. Bagi para pembuat kebijakan, perlu
mempertimbangkan nilai-nilai moral yang
berlandaskan ~ martabat manusia  dan
kehendak  Tuhan dalam  merumuskan
keputusan publik, bukan hanya mengejar
manfaat mayoritas yang bersifat sementara.

4. Bagi peneliti selanjutnya, dapat dilakukan
kajian lebih mendalam tentang benturan
antara teori etika sekuler lainnya (misalnya
deontologi, etika kebajikan) dengan etika
Kristen, serta dampaknya dalam konteks
sosial, politik, dan hukum kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Adams, R. M. (1999). Finite and Infinite
Goods: A Framework for Ethics. Oxford:
Oxford University Press.

Bentham, J. (1789). An Introduction to the
Principles of Morals and Legislation.
Oxford: Clarendon Press.

DetikEdu. (2025). Utilitarianisme. Pengertian,
Jenis, dan Tokohnya. Detikpedia,
Detik.com.

Divine command theory. (2025, Juni 2025). In
Wikipedia. Diakses 21 Juli 2025, dari

https://en.wikipedia.org/wiki/Divine_com
mand_theory

Evans, C. S. (2014). God and Moral
Obligation. Oxford University Press.

Geisler, N. L. (2010). Christian Ethics:
Contemporary Issues & Options. Grand
Rapids: Baker Academic.

Grudem, W. (1994). Systematic Theology: An
Introduction to Biblical Doctrine.
InterVarsity Press.

Holy Bible. (Terjemahan Baru). (1974).
Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia.

Mill, J. S. (1863). Utilitarianism. London:
Parker, Son, and Bourn.

Mohn, E. G. (2024). Moral Theology [Research
Starter]. EBSCO.

Quinn, P. L. (1990). Divine Command Ethics: A
Causal Theory. In Divine Commands and
Moral Requirements. Oxford: Clarendon
Press.

Rae, S. B. (2018). Moral Choices: An
Introduction to Ethics. Zondervan.

Shaw, W. H. (2016). Contemporary Ethics:
Taking Account of Utilitarianism. Wiley-
Blackwell.

Wardani, A., & Delasa, N. (2023). Keadilan
Hukum Indonesia: Thomas Aquinas
mengenai Keadilan Hukum dalam
Kehidupan sebagai Bangsa Pluralis. Das
Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer
Hukum dan Masyarakat, Pansundan.

West, H. R., & Duignan, B. (2025, June 18).
Utilitarianism. In Encyclopaedia
Britannica.

122 | MAJALAH ILMIAH METHODA Volume 15, Nomor 1, Januari — April 2025: 102-122

ISSN: 2088-9534 (media cetak) — ISSN: 2656-6931 (media online)



