
Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

26 
 

SUATU STUDY TENTANG ISLAM NUSANTARA DAN RELEVANSINYA TERHADAP 

KEMAJEMUKAN DI INDONESIA 

1Jonsen Sembiring, 2Desi Natalia Berutu, 3Lina Rahmawati Manik,  
4Thessa Veronika Simanjuntak, 5 Mangatas Parhusip 

Sekolah Tinggi Teologi Gereja Methodist IndonesiaBandar Baru 

jonsensem@yahoo.com  

  

ABSTRACT 

Islam Nusantara is an Islamic approach that emerged from a long process of interaction between Islamic 

teachings and local cultures in Indonesia. This concept emphasizes the peaceful, tolerant, and contextual 

dissemination of Islam without neglecting its universal values. Islam Nusantara upholds moderation, respect 

for tradition, and the strengthening of social harmony within a pluralistic society. Through the roles of scholars 

and saints (ulama and wali), Islam was widely accepted because it harmonized with local customs and 

indigenous wisdom. In the era of globalization, Islam Nusantara serves as a relevant model of religiosity to 

confront radicalism and identity crises. As a representation of a friendly and inclusive Islam, it reflects the 

religion’s ability to engage in dialogue with culture while maintaining the essence of its teachings. Therefore, 

Islam Nusantara is not a new form of Islam, but a distinctive way Indonesian Muslims understand and practice 

Islamic teachings in a peaceful and contextual manner. 

Keywords: Islam Nusantara, Local Culture, Tolerance, Moderation, Contextual Islam. 

ABSTRAK 

Islam Nusantara merupakan pendekatan keislaman yang lahir dari proses panjang melalui interaksi antara 

ajaran Islam dan kebudayaan lokal di Indonesia. Konsep ini menekankan penyebaran Islam yang damai, 

toleran, dan kontekstual tanpa menghilangkan nilai universalnya. Islam Nusantara mengedepankan moderasi, 

penghormatan terhadap tradisi, serta penguatan harmoni sosial dalam masyarakat majemuk. Melalui peran 

para ulama dan wali, Islam diterima luas karena bersinergi dengan adat dan kearifan lokal. Dalam era 

globalisasi, Islam Nusantara menjadi model keberagamaan yang relevan untuk menghadapi radikalisme dan 

krisis identitas. Sebagai wajah Islam yang ramah dan inklusif, ia mencerminkan kemampuan Islam untuk 

berdialog dengan budaya tanpa kehilangan esensi ajarannya. Dengan demikian, Islam Nusantara bukan bentuk 

Islam baru, melainkan cara khas umat Islam Indonesia dalam memahami dan mengamalkan ajaran Islam secara 

damai dan kontekstual. 

Kata Kunci: Islam Nusantara, Budaya Lokal, Toleransi, Moderasi, Islam Kontekstual. 

I. PENDAHULUAN 

Islam di Indonesia memiliki wajah yang berbeda dengan Islam di Timur Tengah. Sejak awal 

kedatangannya, Islam di Nusantara berkembang melalui pendekatan budaya yang damai, bukan dengan 

paksaan atau peperangan. Penyebarannya pun banyak dipengaruhi oleh para ulama yang bijaksana, seperti 

Walisongo, yang memperkenalkan Islam dengan menyesuaikan diri dengan budaya setempat. Dari sini, Islam 

di Indonesia tumbuh dalam harmoni dengan adat istiadat yang telah ada sebelumnya, membentuk suatu wajah 

Islam yang ramah, terbuka, dan menghargai keberagaman. Di tengah dinamika perkembangan Islam di 

Indonesia, muncul istilah Islam Nusantara. Konsep ini tidak hanya mengacu pada ajaran Islam itu sendiri, 

tetapi juga bagaimana Islam itu hidup dan berkembang dalam konteks budaya Nusantara. Islam Nusantara 

bukanlah bentuk Islam yang baru atau berbeda dari Islam yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW, tetapi 

merupakan cara memahami dan mempraktikkan Islam yang lebih sesuai dengan realitas sosial dan budaya 

masyarakat Indonesia.  

Seiring dengan berkembangnya Islam Nusantara, muncul berbagai tantangan yang harus dihadapi, 

terutama dalam konteks keberagaman dan toleransi. Fenomena radikalisme, eksklusivisme, dan intoleransi 

menjadi ancaman bagi keberagaman yang telah lama menjadi bagian dari identitas bangsa. Kelompok-

mailto:jonsensem@yahoo.com


Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

27 
 

kelompok tertentu mulai menolak nilai-nilai Islam yang lebih terbuka dan justru mengadopsi paham yang lebih 

keras dan tertutup, yang pada akhirnya berpotensi memecah belah masyarakat seperti sikap radikalisme, 

eksklusivisme dan intoleran.  Radikalisme yang merujuk pada paham atau aliran yang menginginkan 

perubahan sosial dan politik secara drastis, sering kali dengan cara-cara ekstrem dan kekerasan. Dalam konteks 

keagamaan, radikalisme muncul ketika individu atau kelompok menafsirkan ajaran agama secara sempit dan 

kaku, lalu menganggap kekerasan sebagai sarana yang sah untuk mencapai tujuan agama.1 Radikalisme dapat 

memicu konflik horizontal antarumat beragama, memecah belah persatuan bangsa, menciptakan ketakutan di 

tengah masyarakat, hingga mendorong aksi terorisme.2   

Eksklusivisme yaitu sikap keagamaan atau ideologis yang menolak keberadaan pandangan lain di luar 

kelompoknya, serta meyakini bahwa hanya kelompoknya yang benar. Dalam konteks keagamaan, 

eksklusivisme sering kali menyebabkan klaim kebenaran mutlak dan penolakan terhadap dialog antaragama.3 

Eksklusivisme ini dapat menghambat integrasi sosial, mempersempit ruang dialog antaragama, dan 

menumbuhkan sikap diskriminatif serta permusuhan terhadap kelompok yang berbeda.4 Intoleransi yaitu 

ketidaksediaan untuk menerima perbedaan, baik dalam aspek agama, etnis, maupun pandangan hidup. Dalam 

konteks keagamaan, intoleransi muncul ketika individu atau kelompok menolak hak-hak kelompok lain untuk 

menjalankan keyakinannya.5 Intoleransi melahirkan diskriminasi, kekerasan terhadap minoritas, pelanggaran 

hak asasi manusia, dan menurunnya kohesi sosial dalam masyarakat.6   

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif. Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara 

mendalam tentang Islam Nusantara dan relevansinya terhadap kemajemukan di Indonesia. Data dalam 

penelitian ini diperoleh melalui Penelitian Terdahulu melalui  Artikel dan jurnal. Dengan demikian, hasil 

penelitian diharapkan dapat memberikan pemahaman yang komprehensif mengenai pentingnya seperti 

moderasi, toleransi dan keseimbangan.  

III. PEMBAHASAN 

1. Latar Belakang Islam Nusantara 

 Istilah Islam Nusantara muncul untuk mengkontekstualisasi Islam di Indonesia, supaya tidak terus 

menerus mengikuti/memakai budaya luar (Arab) yang berbeda dengan konteks Indonesia (namun bukan 

berarti anti arab). Islam Arab umumnya dianggap sebagai sistem yang mencakup aspek sosial, agama, dan 

politik secara menyeluruh. Sistem ini dipandang sebagai sesuatu yang sudah sempurna dan tidak bisa diubah, 

sehingga tidak ada pilihan lain bagi pemeluknya selain mengikuti aturan yang telah ditetapkan. Selain itu, 

corak keislaman di dunia Arab, sering diwarnai ketegangan dan konflik internal. Hal ini dapat dilihat dari 

situasi yang terjadi di beberapa negara seperti Libya, Suriah, Irak, Mesir, dan Yaman, di mana peperangan dan 

kekerasan masih terus berlangsung. Bahkan, aksi terorisme seperti bom bunuh diri juga mengguncang wilayah 

tersebut, termasuk Arab Saudi dan Kuwait.7  Sedangkang Islam Nusantara adalah bertujuan untuk 

mengkontekstualisasikan pesan suci Islam (pembawa rahmat) dalam konteks Indonesia yang beragam, 

sehingga relevan berdasarkan kebutuhan di Indonesia seperti yang diperlihatkan Nahdatul Ulama (NU)  dalam 

menanamkan dan mengembangkan ajaran Islam di Indonesia seperti:   

a. Tawassut (Moderasi) 

                                                           
1 Zainuddin Maliki, “Radikalisme Agama Di Indonesia: Ancaman Bagi Kehidupan Damai Dalam Bingkai NKRI,” Ilmu 
Sosial Dan Ilmu Politik, 23, no. 2 (2019): 182–195. 
2 Noorhaidi Hasan, “Radikalisme Dan Akar Kekerasan Di Indonesia,” Jurnal Maarif Institute, no. Edisi Khusus (2015): 
10–12. 
3 Al Makin, “Pluralism in Indonesia: Religion and Politics,” Studia Islamika 22, no. 3 (2015): 435–437. 
4 Abdul Ghofur, “Eksklusivisme Dan Intoleransi Dalam Agama: Tantangan Bagi Kerukunan Umat Beragama,” Tasamuh 
15, no. 2 (2017): 149–151. 
5 Ahmad Suaedy, Intoleransi Dan Politik Identitas Di Indonesia, 2020. 
6 Syafiq Hasyim, “Relasi Agama Dan Negara Dalam Konteks Kebebasan Beragama Di Indonesia,” Indonesian Journal of 
Islam and Muslim Societies 8, no. 1 (2018): 45–48. 
7 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal (Bandung: Mizan, 2015). 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

28 
 

 Tawassut merupakan sikap moderat dan adil, tidak condong ke kiri atau ke kanan secara ekstrem. 

Sikap ini tumbuh karena NU memahami bahwa keberagaman merupakan sunnatullah, dan ekstremisme baik 

ke arah radikal maupun liberal dapat mengoyak persatuan umat dan masyarakat. NU, sebagai organisasi 

keagamaan, memposisikan dirinya di tengah sebagai penyejuk konflik-konflik ideologis yang muncul di 

masyarakat. Penyebab sikap ini dilandasi oleh metode pengambilan hukum Islam (istinbath) yang moderat 

serta pemahaman terhadap realitas masyarakat Indonesia yang majemuk dalam hal agama, budaya, dan adat 

istiadat.8  

b. Tasamuh (Toleransi) 

 Tasamuh adalah sikap terbuka terhadap perbedaan, baik dalam bidang keagamaan, sosial, maupun 

kebudayaan. Sikap ini muncul karena NU sejak awal didirikan telah berinteraksi dengan berbagai kelompok 

masyarakat di Nusantara yang memiliki latar belakang budaya dan agama yang beragam.9 Penyebab 

penerimaan NU terhadap keberagaman merupakan warisan dari ulama-ulama terdahulu yang mengakomodasi 

budaya lokal tanpa mengesampingkan prinsip syariah. Tradisi pesantren juga berperan besar dalam 

membentuk cara pandang ini, dengan mengedepankan pendekatan dialogis dan damai.10  

c. Tawazun (Keseimbangan) 

 Tawazun berarti menyeimbangkan antara kehidupan dunia dan akhirat, antara individu dan 

masyarakat, serta antara aspek lahiriah dan batiniah. NU menekankan keseimbangan dalam sikap terhadap 

pembangunan, pendidikan, dan relasi antaragama.11  Penyebab prinsip tawazun tumbuh dari ajaran 

Ahlussunnah wal Jamaah yang menekankan harmoni antara iman, ilmu, dan amal. Dalam konteks Indonesia, 

NU menyesuaikan ajaran Islam dengan dinamika sosial dan politik agar tidak menimbulkan kegaduhan 

publik.12   

d. Amar Ma’ruf Nahi Munkar 

 Penyebab: Sikap amar ma’ruf nahi munkar dalam NU tumbuh dari prinsip dakwah Islam yang 

mengedepankan kebajikan dan menghindari kemunkaran secara bijak. NU memilih jalan dakwah kultural dan 

pendidikan masyarakat ketimbang konfrontasi.13   

 

2. Tujuan Penyebaran Agama Islam Nusantara. 

 Penyebaran Islam Nusantara ini bertujuan untuk: 

Pertama, Menyebarkan Islam melalui pendekatan budaya. Islam Nusantara tentunya bertujuan untuk 

menyebarkan Islam di Indonesia, namun dengan pendekatan budaya. Berbeda dengan “Islam Arab” yang kerap 

kali kaku dan diidentikkan dengan konflik antar sesama Muslim dan perang saudara. Islam Nusantara 

menampilkan wajah Islam yang damai dan mengedepankan sikap saling menghormati, baik di antara sesama 

umat Islam maupun dengan penganut agama lain. Islam Nusantara mengajak untuk merangkul, melestarikan, 

dan menghormati budaya lokal, bukan menghapusnya.14  Salah satu cara untuk mencapai tujuan tersebut adalah 

melalui pendidikan, yaitu pendidikan agama Islam. Dalam pendidikan ini, manusia diajak untuk berpikir dan 

menggunakan akal dengan benar sesuai dengan fungsinya untuk memperoleh pengetahuan yang tepat. Adapun 

metode dalam pendidikan ini bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai agama dan budaya Islam yang benar.15    

                                                           
8 Ahmad Baso, Islam Nusantara: Islam Berkemajuan Dan Islam Moderat Di Indonesia, (Jakarta: Pustaka Apif, 2015). 
9 Ahmad Baso. 
10 Greg Barton, The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Jakarta: LKIS, 2001). 
11 Zuhairi Misrawi, Menggugat Fundamentalisme Agama (Jakarta: Kompas, 2008). 
12 Azyumardi Azra, Islam Substansial (Bandung: Mizan, 2004). 
13 KH. Ma’ruf Amin, Fiqh Kebangsaan: Dari Maslahah Ke Negara Hukum, (Jakarta: LPPOM MUI, 2014). 
14 Guntur Mohamad. Romli, Islam Kita, Islam Nusantara. (Ciputat: Ciputat School, 2016). 
15 Astatuti, Mengenal Ajaran Islam. (Jakarta: Mizan, 2017). 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

29 
 

Kedua, Menciptakan Masyarakat yang saling Menghargai, Mengasihi, dan Mempercayai. Islam Nusantara 

berfokus pada dialog dan kerjasama, sehingga menciptakan lingkungan yang harmonis. Islam Nusantara 

cendrung kalem, menekankan pada perdamaian, harmoni dan silaturrahmi, yang sangat sesuai dengan sabda 

Nabi SAW tentang perintah utama diutusnya Nabi saw ke dunia. Indonesia merupakan Negara multikultural 

yang terdiri dari banyak suku, bahasa, dan budaya yang berbeda. Untuk itulah islam nusantara hadir, sebagai 

jawaban atas perbedaan itu. Islam Nusnatara menekankan pentingnya penghargaan dan toleransi antar sesama 

dan mengajarkan umatnya untuk saling mencintai, mengasihi, dan melindungi satu sama lain tanpa 

memandang perbedaan ras, kewarganegaraan, atau lapisan social.16   

Ketiga, Membangun kehidupan yang harmonis sesuai dengan kaidah Islam rahmatan lil 'alamin. Menurut 

Ensiklopedi Islam Nusantara, rahmatan lil 'alamin terdiri dari tiga kata, yaitu rahmah (kasih sayang), huruf 

jar; lam (agar/untuk), dan al-alamin (semesta). Dengan demikian, rahmatan lil 'alamin yaitu rahmat dan 

kesejahteraan bagi seluruh alam semesta (termasuk hewan, tumbuhan dan jin, apalagi manusia). Pesan 

rahmatan lil’alamin ini menjadi inti dari karakter Islam Nusantara, yang mencerminkan wajah Islam yang 

moderat, penuh toleransi, mengedepankan perdamaian, serta menghormati keberagaman. Konsep Inilah yang 

menjadi roh islam nusantara, sehingga dalam aktualisasinya diharapkan Islam Nusantara menciptakan 

hubungan yang harmonis, yang ramah, santun, damai, dan menyejukkan.  

 

3. Pokok Pikiran Islam Nusantaraeristik Islam Nusantara 

 Kebijaksanaan (dari Allah), sakti atau kesaktian. Nilai hikmah-damai ini sesuai dengan tujuannya yaitu 

mewujudkan rahmatan lil 'alamin. Masyarakat isnus sangat ingin mewujudkan perdamaian dan kebijaksanaan. 

Nilai-nilai tersebut diwujudkan melalui keinginan untuk hidup lebih baik bersama dengan sikap santun dan 

tanpa kekerasan.17  emaslahatan berasal dari kata maslahat yang artinya sesuatu yang mendatangkan kebaikan, 

keselamatan, faedah, guna. Kemaslahatan adalah kegunaan, kebaikan, manfaat, dan kepentingan.18   Abbas 

mengatakan bahwa  maslahat adalah hal yang dianggap baik oleh akal sehat karena membawa manfaat serta 

mencegah keburukan atau kerusakan bagi manusia.19 Dengan demikian dapat dipahami bahwa nilai 

kemaslahatan ini merupakan landasan utama dalam kepercayaan masyarakat Isnus. Dengan adanya 

kemaslahatan tersebut, aspek-aspek mendasar yang berkaitan dengan manfaat dan kebaikannya akan selalu 

dijadikan sebagai pertimbangan utama   

 Pendekatan kultural dalam proses Islamisasi di masyarakat Isnus oleh para pendakwah Islam dianggap 

sebagai pilihan yang maslahat. Hal ini didasarkan pada pertimbangan terhadap karakter masyarakat, nilai-nilai 

yang dianut, serta kekuatan yang dimiliki. Dengan mempertimbangkan budaya setempat sebagai metode 

penyebaran islam, tentu akan lebih mudah diterima masyarakat, karena budaya itu sudah lahir dan berkembang 

terlebih dahulu di dalam masyarakat. Pendekatan kultural terbukti memainkan peran penting lam memperkaya 

serta memperkuat perkembangan masyarakat Islam.   

 Karakteristik Islam Nusantara ini dapat terlihat dalam berbagai bentuk seperti:  Sinkretisme, Islam Nusantara 

memiliki sinkretisme yang kuat dengan budaya dan tradisi lokal, seperti adat istiadat, bahasa, dan kesenian. 

Toleransi, Islam Nusantara dikenal dengan toleransinya yang tinggi terhadap agama dan kepercayaan lain. 

Keadilan sosial, Islam Nusantara menekankan pentingnya keadilan sosial dan kesetaraan dalam masyarakat. 

Penghormatan terhadap tradisi, Islam Nusantara menghormati tradisi dan budaya lokal, seperti perayaan hari 

raya Idul Fitri dan Idul Adha dan Pengembangan ilmu pengetahuan, Islam Nusantara menekankan pentingnya 

pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi untuk kemajuan masyarakat.  

 

4. Konflik Melibatkan Agama di Indonesia 

Melihat perkembangan ke agamaan di Indonesia, dapat terlihat bahwa ada beberapa sikap  beragama 

yang menjadi sumber penyebab terjadinya konflik melibatkan umat beragama di Indonesia antara lain: 

                                                           
16 Ahmad Nadjib Burhani, Islam Arab Dan Islam Nusantara, Dalam Islam Nusantara Sebuah Alternatif Model 
Pemikiran, Pemahaman Dan Pengamalan Islam (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2020). 
17 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin Dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2000). 
18 Dendy. Sugono, Kamus Besar Bahasa Indonesia Pusat Bahasa Edisi Empat. (Jakarta: PT.Gramedia Pustaka Utama, 
2012). 
19 Ahmad Baso, Islam Nusantara: Islam Berkemajuan Dan Islam Moderat Di Indonesia, (Jakarta: Pustaka Afid, 2015). 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

30 
 

Pertama, Radikalisme yang merujuk pada paham atau aliran yang menginginkan perubahan sosial dan politik 

secara drastis, sering kali dengan cara-cara ekstrem dan kekerasan. Dalam konteks keagamaan, radikalisme 

muncul ketika individu atau kelompok menafsirkan ajaran agama secara sempit dan kaku, lalu menganggap 

kekerasan sebagai sarana yang sah untuk mencapai tujuan agama.20 Radikalisme dapat memicu konflik 

horizontal antarumat beragama, memecah belah persatuan bangsa, menciptakan ketakutan di tengah 

masyarakat, hingga mendorong aksi terorisme.21 Kedua, Eksklusivisme yaitu sikap keagamaan atau ideologis 

yang menolak keberadaan pandangan lain di luar kelompoknya, serta meyakini bahwa hanya kelompoknya 

yang benar. Dalam konteks keagamaan, eksklusivisme sering kali menyebabkan klaim kebenaran mutlak dan 

penolakan terhadap dialog antaragama.22 Eksklusivisme ini dapat menghambat integrasi sosial, mempersempit 

ruang dialog antaragama, dan menumbuhkan sikap diskriminatif serta permusuhan terhadap kelompok yang 

berbeda23 dan Ketiga, Intoleransi yaitu ketidaksediaan untuk menerima perbedaan, baik dalam aspek agama, 

etnis, maupun pandangan hidup. Dalam konteks keagamaan, intoleransi muncul ketika individu atau kelompok 

menolak hak-hak kelompok lain untuk menjalankan keyakinannya.24 Intoleransi melahirkan diskriminasi, 

kekerasan terhadap minoritas, pelanggaran hak asasi manusia, dan menurunnya kohesi sosial dalam 

masyarakat.25   

 Adapun contoh kasus yang terjadi di Indonesia sebagai dampak dari sikap beragama yang radikal, 

eksklusiv dan intoleran adalah seperti  kasus Aceh Singkil.  Aceh Singkil adalah sebuah kabupaten di Provinsi 

Aceh yang dihuni oleh mayoritas Muslim, namun juga memiliki minoritas Kristen yang cukup signifikan, 

khususnya umat Kristen Protestan yang telah lama menetap di wilayah tersebut. Meski hidup berdampingan 

selama bertahun-tahun, ketegangan antara kelompok agama kadang muncul, terutama terkait pembangunan 

rumah ibadah seperti gereja dan undang-undang syariat Islam yang diberlakukan di Aceh.26   

Kasus Aceh Singkil ini sebenarnya berawal dari ketegangan antara warga mayoritas yang beragama 

Islam dan warga minoritas yang beragama Kristen. Masalah utamanya soal pembangunan gereja. Jadi, warga 

Kristen ingin membangun gereja untuk tempat ibadah mereka, tapi muncul masalah soal izin pendiriannya. 

Karena nggak ada kesepahaman soal izin ini, akhirnya timbul protes dari sebagian warga Muslim. Masalah ini 

makin besar dan sempat berujung pada kejadian yang menyedihkan, seperti pembakaran gereja dan bentrok 

antar warga. Bukan cuma soal agama saja, tapi ternyata ada juga unsur politik yang bikin situasi makin rumit. 

Akibatnya, masyarakat jadi terbelah dan saling curiga satu sama lain. 

Dari kasus ini, kita bisa belajar pentingnya menjaga kerukunan antar umat beragama. Jangan sampai 

perbedaan keyakinan jadi alasan buat saling bermusuhan. Harusnya, semua pihak mau duduk bareng, ngobrol 

baik-baik, cari solusi bareng-bareng, supaya nggak ada.27  Kita juga harus mencatat konflik terjadi di Tolikara-

Papua. Tentu semua konflik ini melahirkan keprihatinan kita sebagai anak bangsa. Artinya semua umat 

beragama bisa terjebak dan menjadi pemicu konflik karena radikalisme, ektrimisme dan fundamentalisme. 

 

5. Tanggapan Kristen Atas Konflik Agama di Aceh Singkil 

 Kontekstualisasi dalam bukunya dari Israel ke Asia, Singgih menyampaikan gagasannya mengenai 

kontekstualisasi. Judul bukunya ingin menyampaikan bahwa konsep-konsep teologi yang lahir di Israel, perlu 

dipahami ulang ketika di Asia. Dan seringkali tradisi kristiani kita masih berwujud barat, sehingga perlu untuk 

dikontekstualisasi ke dalam konteks yang ada (asia, secara khusus indonesia). Selama ini kita masih terkurung 

dalam pemikiran bahwa kontekstuliasasi itu menjurus pada sinkretis dan sinkretis dipandang negatif. Padahal, 

sinkretisme tidak selamanya negatif. Kontekstualisasi yang dimaksudkan disini bukanlah sekedar ganti orgel 

dengan gamelan seperti yang dikatakan Singgih. Yang penting adalah bagaimana iman itu dihayati melalui dan 

di dalam budaya kita. Kita tidak boleh juga anti terhadap budaya karena budaya pun berasal dari Tuhan. 

sebagaimana agama itu adalah berasal dari Tuhan, namun demikian perlu juga kita pahami bahwa sebuah 

                                                           
20 Zainuddin Maliki, “Radikalisme Agama Di Indonesia: Ancaman Bagi Kehidupan Damai Dalam Bingkai NKRI.” 
21 Noorhaidi Hasan, “Radikalisme Dan Akar Kekerasan Di Indonesia.” 
22 Al Makin, “Pluralism in Indonesia: Religion and Politics.” 
23 Abdul Ghofur, “Eksklusivisme Dan Intoleransi Dalam Agama: Tantangan Bagi Kerukunan Umat Beragama.” 
24 Ahmad Suaedy, Intoleransi Dan Politik Identitas Di Indonesia. 
25 Syafiq Hasyim, “Relasi Agama Dan Negara Dalam Konteks Kebebasan Beragama Di Indonesia.” 
26 Zainal Abidin. Bagir, Menjadi Indonesia: 13 Karya Esai Tentang Kebhinekaan. (Yogyakarta: CRCS UGM, 2015). 
27 Hendardi, Laporan Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan (Jakarta: Setara Institute, 2016). 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

31 
 

budaya itu juga adalah sebuah karya Tuhan dalam manusia. Yang berarti Budaya juga adalah dari Tuhan, bukan 

hanya pemikiran manusia semata28                                         

  Dengan demikin Injil dapat terpelihara terus menerus, karena Injil akan terus beradaptasi dengan 

situasi yang baru sehingga teologilah yang mengekontekstualkan. Melihat gagasan di atas, jika dibandingkan 

dengan ajaran Isnus mengenai kemashlahatan, keduanya hampir memilili tujuan yang sama. Kontekstuliasasi 

dalam Isnus dianggap sebagai maslahat, sehingga walisongo contohnya pada waktu itu menggunakan wayang 

untuk berdakwah karena dianggap dapat diterima masyarakat. Jadi, nilai-nilai iman itu baik di dalam Kristen 

maupun Islam dapat sampai kepada yang menerima, ketika dilakukan kontekstualisasi yaitu dengan 

pendekatan-pendekatan budaya yang berkembang. Artinya umat Kristen sebagai bagian bangsa Indonesia juga 

bisa terjebak menjadi radikalis, maka kontekstualisasi seperrti Singgah katakan bisa menciptakan tumbuhnya 

hubungan baik antar umat beragama. Pikiran dn nilai dalam Islam Nusantara bisa bertemu dan berdialog 

dengan upaya kontekstualisai dalam pikiran Kristen seperti sudah diuraikan di atas.  

  

6. Relevansi Islam Nusantara Terhadap Kemajemukan Agama di Indonesia   

Islam Nusantara lahir sebagai bentuk Islam yang tumbuh dan berkembang di Indonesia, dengan 

mempertimbangkan budaya serta kearifan lokal. Konsep ini muncul sebagai respons terhadap bentuk Islam 

yang lebih kaku di Timur Tengah dan menekankan nilai-nilai seperti toleransi, moderasi, dan penghormatan 

terhadap tradisi masyarakat setempat. Dengan pendekatan ini, Islam di Indonesia tetap berpegang pada prinsip-

prinsip keagamaannya tanpa harus menolak budaya yang telah lama ada.29    

Namun, di tengah semangat keberagaman itu, ada tantangan besar yang tidak bisa diabaikan seperti 

radikalisme, eksklusivisme, dan intoleransi. Radikalisme sering kali muncul dalam bentuk tindakan ekstrem 

yang mengatasnamakan agama, bahkan sampai pada titik kekerasan dan terorisme. Kejadian-kejadian seperti 

bom bunuh diri yang menyerang tempat ibadah jelas menunjukkan betapa bahayanya paham ini. Sementara 

itu, eksklusivisme menjadi pemicu konflik sosial ketika satu kelompok merasa lebih benar dari yang lain dan 

menolak untuk hidup berdampingan. Penutupan gereja secara paksa atau larangan beribadah bagi kelompok 

tertentu adalah contoh nyata bagaimana intoleransi merusak harmoni dalam masyarakat.30   

Dalam menghadapi masalah ini, pemikiran Kristen yang dikemukakan dalam makalah ini memberikan 

perspektif yang menarik. Emanuel Gerrit Singgih, seorang teolog Indonesia, berbicara tentang pentingnya 

kontekstualisasi dalam memahami agama. Baginya, ajaran iman tidak boleh dipahami secara kaku, melainkan 

harus menyesuaikan diri dengan budaya dan kondisi masyarakat tempatnya berkembang. Dalam Islam 

Nusantara, pendekatan serupa telah lama digunakan oleh para ulama, seperti Walisongo yang berdakwah 

dengan memanfaatkan kesenian dan budaya lokal agar Islam lebih mudah diterima.31  

Islam Nusantara menawarkan dakwah yang menyesuaikan diri dengan budaya lokal tanpa mengorbankan 

esensi ajaran Islam. Dengan metode ini, Islam tidak datang dengan wajah keras, tetapi melalui kesenian, adat, 

dan dialog. Misalnya, para Walisongo berdakwah menggunakan wayang, gamelan, dan simbol-simbol budaya 

Jawa, sehingga pesan Islam diterima secara damai.32 Solusi mencegah benturan budaya dan menghindari 

dakwah yang kaku dan tekstualis. 

Islam Nusantara hidup dalam keragaman etnis, bahasa, dan agama. Karena itu, pendekatan ini 

mengedepankan tasamuh (toleransi) sebagai bagian dari laku beragama. Prinsip ini sesuai dengan nilai-nilai 

Pancasila dan mendukung kerukunan umat beragama di Indonesia. 

Hans Küng, seorang teolog Katolik, juga menawarkan pendekatan yang menarik dengan konsep etika 

global. Ia percaya bahwa di tengah perbedaan yang ada, setiap agama memiliki nilai-nilai moral universal yang 

bisa menjadi dasar bagi kerja sama dan perdamaian. Prinsip ini menegaskan bahwa agama, alih-alih menjadi 

pemicu konflik, seharusnya menjadi jembatan yang menghubungkan manusia dari berbagai latar belakang. 

 

IV.  KESIMPULAN 

                                                           
28 Emanuel Gerrit Singgih, Dari Israel Ke Asia Masalah Hubungan Antara Kontekstualisasi Teologi Dengan Interpretasi 
Alkitabiah (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1982). 
29 Azyumardi Azra, Islam Nusantara Jaringan Global Dan Lokal (Bandung: Mizan, 2002). 
30 Muhammad Al-Fayyadl, Agama, Kekerasan Dan Toleransi: Membaca Akar Radikalisme Di Indonesia (Yogyakarta: 
LKIS, n.d.). 
31 Emanuel Gerrit Singgih, Teologi Kontekstual: Sebuah Pengantar (Yogyakarta: BPK Gunung Mulia, 2000). 
32 Said Aqil Siradj, Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara (Jakarta: Pustaka Compass, 2013). 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

32 
 

Setelah melakukan pembahasan atau study tentang Islam Nusantara maka dapat diambil beberapa kesimpulan 

sebagai berikut: 

1. Islam Nusantara adalah Islam yang menekankan pentingnya penyebaran Islam secara damai, toleran, dan 

kontekstual, tanpa menghilangkan nilai-nilai universal ajaran Islam 

2. Penekanan ajaran Islam Nusantara akan dapat merawat kebersamaan di tengah kepelbagaian dalam 

membangun kehidupan beragama dan berbangsa 

3. Islam Nusantara adalah Islam yang relevan dalam konteks kemajemukan seperti Indonesia 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Ghofur. “Eksklusivisme Dan Intoleransi Dalam Agama: Tantangan Bagi Kerukunan Umat Beragama.” 

Tasamuh 15, no. 2 (2017): 149–151. 

Ahmad Baso. Islam Nusantara: Islam Berkemajuan Dan Islam Moderat Di Indonesia,. Jakarta: Pustaka Apif, 

2015. 

———. Islam Nusantara: Islam Berkemajuan Dan Islam Moderat Di Indonesia,. Jakarta: Pustaka Afid, 2015. 

Ahmad Nadjib Burhani. Islam Arab Dan Islam Nusantara, Dalam Islam Nusantara Sebuah Alternatif Model 

Pemikiran, Pemahaman Dan Pengamalan Islam. Jakarta: Pustaka Pelajar, 2020. 

Ahmad Suaedy. Intoleransi Dan Politik Identitas Di Indonesia, 2020. 

Astatuti. Mengenal Ajaran Islam. Jakarta: Mizan, 2017. 

Azyumardi Azra. Islam Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal. Bandung: Mizan, 2015. 

———. Islam Nusantara Jaringan Global Dan Lokal. Bandung: Mizan, 2002. 

———. Islam Substansial. Bandung: Mizan, 2004. 

Bagir, Zainal Abidin. Menjadi Indonesia: 13 Karya Esai Tentang Kebhinekaan. Yogyakarta: CRCS UGM, 

2015. 

Emanuel Gerrit Singgih. Dari Israel Ke Asia Masalah Hubungan Antara Kontekstualisasi Teologi Dengan 

Interpretasi Alkitabiah. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1982. 

———. Teologi Kontekstual: Sebuah Pengantar. Yogyakarta: BPK Gunung Mulia, 2000. 

Greg Barton. The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid. Jakarta: LKIS, 2001. 

Hendardi. Laporan Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan. Jakarta: Setara Institute, 2016. 

KH. Ma’ruf Amin. Fiqh Kebangsaan: Dari Maslahah Ke Negara Hukum,. Jakarta: LPPOM MUI, 2014. 

Makin, Al. “Pluralism in Indonesia: Religion and Politics.” Studia Islamika 22, no. 3 (2015): 435–437. 

Muhammad Al-Fayyadl. Agama, Kekerasan Dan Toleransi: Membaca Akar Radikalisme Di Indonesia. 

Yogyakarta: LKIS, n.d. 

Noorhaidi Hasan. “Radikalisme Dan Akar Kekerasan Di Indonesia.” Jurnal Maarif Institute, no. Edisi Khusus 

(2015): 10–12. 

Nurcholish Madjid. Islam Doktrin Dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 2000. 

Romli, Guntur Mohamad. Islam Kita, Islam Nusantara. Ciputat: Ciputat School, 2016. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 1 Tahun 2025                                                               ISSN 2085-532X 

 

33 
 

Said Aqil Siradj. Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara. Jakarta: Pustaka Compass, 2013. 

Sugono, Dendy. Kamus Besar Bahasa Indonesia Pusat Bahasa Edisi Empat. Jakarta: PT.Gramedia Pustaka 

Utama, 2012. 

Syafiq Hasyim. “Relasi Agama Dan Negara Dalam Konteks Kebebasan Beragama Di Indonesia.” Indonesian 

Journal of Islam and Muslim Societies 8, no. 1 (2018): 45–48. 

Zainuddin Maliki. “Radikalisme Agama Di Indonesia: Ancaman Bagi Kehidupan Damai Dalam Bingkai 

NKRI.” Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, 23, no. 2 (2019): 182–195. 

Zuhairi Misrawi. Menggugat Fundamentalisme Agama. Jakarta: Kompas, 2008. 

 

  


