
 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

27  

ANALISIS TEOLOGI KEPEMIMPINAN HAMBA DALAM MARKUS 10:42-45 DAN 

RELEVANSINYA TERHADAP KEPEMIMPINAN GEREJA KONTEMPORER 

 

1Ronni Sang Putra Waruwu, 2Heryanto, 3Eli Berkat Zebua 

 
1,3 Sekolah Tinggi Teologi Lintas Budaya Batam,  
2Sekolah Tinggi Teologi Sumatera Utara Medan  

 
1ronnysangp@gmail.com,2 Drheryantodth@gmail.com, 

 3eliberkatzebua@gmail.com 

 

 
ABSTRAK: 

 
Kepemimpinan gerejawi saat ini menghadapi berbagai tantangan serius, seperti penyalahgunaan wewenang, fokus 

pada jabatan, birokratisasi pelayanan, dan berkurangnya etos kerendahan hati. Dengan melakukan kajian teologis 

pada Markus 10:42–45, penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa Yesus tidak mengajarkan kepemimpinan yang 

berlandaskan kekuasaan, melainkan model kepemimpinan hamba yang menempatkan pelayanan dan pengorbanan 

sebagai inti dari misi pelayanan. Prinsip yang diwakili oleh konsep διάκονος (pelayan) dan δοῦλος (hamba) 

berfungsi sebagai koreksi terhadap pola dominasi yang sering muncul dalam struktur gereja modern. Penelitian 

ini bertujuan untuk menggali prinsip-prinsip dasar kepemimpinan hamba menurut ajaran Yesus dan 

mengidentifikasi relevansinya untuk pembaruan kepemimpinan gereja saat ini. Metode yang digunakan adalah 

penelitian kualitatif-teologis dengan pendekatan eksegesis terhadap teks Markus 10:42–45, dilengkapi dengan 

analisis pustaka untuk menghubungkan pesan teologis dengan praktik kepemimpinan kontemporer. Pendekatan 

fenomenologis-kritis juga diterapkan untuk mengidentifikasi penyimpangan dalam kepemimpinan gereja saat ini 

dan mengevaluasi urgensi transformasi model kepemimpinan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kepemimpinan hamba merupakan paradigma yang relevan bagi gereja modern karena menekankan integritas 

moral, akuntabilitas, pemberdayaan jemaat, serta fokus pada pelayanan, bukan kekuasaan. Model ini diyakini 

dapat memulihkan kesehatan hubungan antara pemimpin dan jemaat, membangun gereja yang partisipatif, dan 

memperkuat kesaksian Kristus dalam konteks zaman yang terus berkembang 

 

Keywords : Kepemimpinan Hamba, Markus 10:42–45, Kepemimpinan Gereja, Pelayan & Hamba, Teologi 

Pelayanan, Gereja Kontemporer 

mailto:ronnysangp@gmail.com
mailto:Drheryantodth@gmail.com
mailto:eliberkatzebua@gmail.com


 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

28  

PENDAHULUAN 

 

Kepemimpinan merupakan elemen fundamental dalam kehidupan bergereja karena, secara 

biblis, kepemimpinan dipahami sebagai pelayanan (διάκονος; Markus 10:45) dan penatalayanan 

pastoral atas umat Allah (1 Petrus 5:2–3). Namun, realitas gereja masa kini menunjukkan 

munculnya pola kepemimpinan yang bergeser menjadi otoriter, birokratis, dan berorientasi pada 

jabatan maupun kekuasaan. 1 Pola demikian jelas bertentangan dengan prinsip kerendahan hati 

(ταπεινοφροσύνη; Filipi 2:3) serta etos pelayanan yang berakar pada konsep Ibrani עַָבד (‘ābad— 

melayani; Yosua 24:14).2 

Alkitab sendiri menghadirkan paradigma kepemimpinan yang berbeda dari pola kekuasaan 

duniawi. Dalam Markus 10:42-45, Yesus menolak model dominasi struktural dan 

memperkenalkan kepemimpinan hamba melalui istilah διάκονος dan δοῦλος, menegaskan bahwa 

otoritas sejati bersumber dari pelayanan dan pengabdian. Prinsip ini sejalan dengan teladan Kristus 

dalam Filipi 2:5-7 serta panggilan pastoral dalam 1 Petrus 5:2–3, yang menuntut pemimpin untuk 

menggembalakan dengan kerendahan hati dan integritas.3 Namun, sejumlah studi menunjukkan 

bahwa praktik kepemimpinan gereja kerap menyimpang dari teladan tersebut. Kasus seperti Pdt. 

Dr. Hein Arina dari Sinode GMIM yang ditetapkan sebagai tersangka atas dugaan penyalahgunaan 

dana hibah pemerintah yang semestinya diperuntukkan bagi pelayanan sosial mencerminkan 

rentannya kepemimpinan gerejawi terhadap penyalahgunaan kekuasaan. Situasi ini menegaskan 

urgensi perubahan perspektif dan praktik menuju kepemimpinan hamba yang autentik.4 Oleh 

karena itu, persoalan utama yang harus diatasi adalah bagaimana mengarahkan pemimpin gereja 

dan struktur organisasi sinode untuk mengadopsi dan menerapkan model kepemimpinan hamba 

secara konsisten. Penerapan prinsip ini tidak hanya mencegah dominasi birokratis dan 

penyalahgunaan otoritas, tetapi juga memperkuat kualitas pelayanan, memperbaiki relasi 

pemimpin–jemaat, dan memulihkan kesaksian gereja sebagai komunitas yang melayani dengan 

rendah hati dan penuh tanggung jawab. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengadopsi metode kualitatif yang meliputi studi pustaka dan analisis teks 

alkitabiah. Markus 10:42-45 dianalisis melalui eksegesis untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip 

teologi  kepemimpinan  hamba,  yang  kemudian  dihubungkan  dengan  literatur  tentang 

 

1 Alexander Situmorang, Hendrikus Albrech Dimpudus, and Norma Eva Joane, “Kepemimpinan 
Transformatif Di Era Globalisasi Dan Aplikasinya Dalam Konteks Gereja,” TZEDAQA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 
Kristen 1, no. 1 (2025): 39–52. 

2 Sitor Situmorang and Yanto Paulus Hermanto, “Pola Kepemimpinan Musa: Meningkatkan Kualitas 
Pelayanan Gereja Di Era Digital,” CARAKA: Jurnal Teologi Biblika Dan Praktika 5, no. 1 (2024): 15–29, 
https://doi.org/10.46348/car.v5i1.248. 

3 Adrian Indrajaya and Alwi Widianto, “Teladan Kepemimpinan Yesus Kristus Dalam Narasi Injil Markus Dan 
Sumbangannya Bagi Kepemimpinan Secara Umum Dan Dalam Gereja,” Teologis-Relevan-Aplikatif-Cendikia- 
Kontekstual 3, no. 2 (2024): 90–118, https://doi.org/10.61660/track.v3i2.195. 

4 LBH Manado, LBH Manad (n.d.). 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

29  

kepemimpinan gereja kontemporer. Metode ini memungkinkan pemahaman yang lebih mendalam 
mengenai makna teks serta penerapannya dalam praktik kepemimpinan gereja saat ini. Metode 

kualitatif teologis ini mengikuti prinsip analisis deskriptif-argumentatif.5,6,7 

 

 
PENDEKATAN PENELITIAN 

Pendekatan penelitian ini menggunakan metode eksegetis-teologis untuk 

menginterpretasikan Markus 10:42-45, yang dipadukan dengan pendekatan fenomenologis-kritis 

untuk memahami penyimpangan dalam kepemimpinan gerejawi di konteks kontemporer. Metode 

ini menganalisis konsep διάκονος dan δοῦλος sebagai dasar model kepemimpinan hamba, serta 

mengaitkannya dengan dinamika kepemimpinan gereja saat ini. Pendekatan ini dipilih untuk 

menyajikan relevansi teologis dan praktis dalam upaya pembaruan kepemimpinan gereja.8,9,10 

 

 
PEMBAHASAN 

Konteks Historis dan Literer Markus 10:42–45 

1. Konteks historis Markus 10:42–45 menunjukkan bahwa perikop ini dipakai untuk 

menegaskan ajaran Yesus mengenai hakikat kepemimpinan yang berakar pada kerendahan 

hati (ταπεινοφροσύνη; tapeinophrosynē) dan pelayanan (διακονία; diakonia). Bagian ini 

muncul setelah permintaan Yakobus dan Yohanes untuk memperoleh posisi kehormatan 

dalam kerajaan Yesus (Markus 10:35–41), sebuah ambisi yang mencerminkan pemahaman 

murid tentang kekuasaan yang masih bersifat duniawi. Ketegangan yang muncul di antara 

murid-murid lainnya memberi ruang bagi Yesus untuk meluruskan perspektif mereka 

dengan memperkenalkan model kepemimpinan Kerajaan Allah yang tidak berlandaskan 

dominasi, melainkan pada semangat “melayani” yang selaras dengan konsep Ibrani עַָבד 

(‘ābad).11 

2. Pesan Utama: Pesan utama perikop ini menegaskan bahwa kepemimpinan sejati tidak 

ditentukan oleh kekuasaan atau jabatan, tetapi oleh kesediaan untuk melayani dan berkorban. 

Dalam Markus 10:42, Yesus mengkritik pola kepemimpinan bangsa-bangsa yang 

memerintah dengan dominasi (κατακυριεύουσιν — “menguasai dengan keras”). Sebaliknya, 

dalam Kerajaan Allah, pemimpin dipanggil menjadi διάκονος (pelayan) dan bahkan δοῦλος 
 

5 Creswell, J. W., & Poth, C. N. ( (SAGE Publications., 2016). 
6 R. K. Greenleaf, “Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and Greatness. 

Paulist Press,” 1977, 34. 
7 J. R. W Stott, Basic Christian Leadership: Biblical Models of Church, Gospel and Ministry. InterVarsity 

Press., n.d. 
8 G. R. Osborne, “The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to Biblical Interpretation (2nd 

Ed.).,” InterVarsity Press, 2006. 
9 A. Indrajaya, A., & Widianto, “Teologi Kepemimpinan Pelayan Dalam Perspektif Gereja Kontekstual 

Indonesia,” Jakarta Theological Publishing, 2024. 
10 J. C. Maxwell, “The 21 Irrefutable Laws of Leadership.,” Thomas Nelson, 2007. 
11 James R. Edwards, “The Gospel According to Mark. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing 

Company, Pp.,” 2002, . 326–332. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

30  

(hamba) bagi sesama. Paradigma ini sejalan dengan etos pelayanan Ibrani עַָבד (‘ābad — 

melayani), yang menempatkan pengabdian sebagai inti kepemimpinan yang dikehendaki 

Tuhan.12 

3. Konsep Kepemimpinan Pelayan menegaskan bahwa kepemimpinan menurut ajaran Yesus 

berakar pada tindakan melayani (διάκονος – diakonos) dan bukan pada dominasi kekuasaan. 

Dalam Markus 10:45, Yesus menyatakan bahwa Ia datang bukan untuk dilayani, tetapi untuk 

melayani dan memberikan nyawa-Nya sebagai tebusan (λύτρον – lytron) bagi banyak 

orang. Pernyataan ini mencerminkan esensi pelayanan Mesias, yang selaras dengan konsep 

Ibrani עַָבד (‘ābad—melayani), dan menjadi dasar normatif bagi para pemimpin Kristen untuk 

meneladani karakter pengabdian, kerendahan hati, dan pengorbanan Kristus dalam 

kepemimpinan mereka.13 

4. Aplikasi Kontemporer: Pesan Markus 10:42–45 menantang umat percaya untuk 

mengevaluasi kembali gaya kepemimpinan dan pola pelayanan dalam kehidupan sehari-hari. 

Perikop ini mengarahkan kita kepada teladan διάκονος (pelayan) dan δοῦλος (hamba) yang 

menuntut sikap kerendahan hati (ταπεινοφροσύνη) sebagai dasar tindakan. Dengan 

demikian, setiap pemimpin dipanggil untuk menghidupi etos pelayanan Ibrani ַַָבדע  (‘ābad— 

melayani) dengan mengutamakan kepentingan sesama dan menghadirkan kasih melalui 

tindakan nyata di berbagai aspek kehidupan. 

Konsep Kepemimpinan Hamba: Tinjauan Teologis 

Konsep teologis mengenai kepemimpinan hamba memiliki akar yang kokoh dalam iman 

Kristen, berlandaskan ajaran dan teladan hidup Yesus Kristus sendiri (Markus 10:45; Lukas 22:27). 

Dalam tradisi Alkitab, kepemimpinan dipahami sebagai tindakan melayani—sebuah etos yang 

tercermin dalam istilah Yunani διάκονος (diakonos, pelayan) dan δοῦλος (doulos, hamba), serta 

dalam konsep Ibrani עַָבד (‘ābad—melayani). Meskipun istilah “kepemimpinan hamba” menjadi 

populer melalui pemikir sekuler seperti Robert K. Greenleaf14, yang menegaskan bahwa pemimpin 

sejati adalah mereka yang terlebih dahulu melayani, prinsip ini sejatinya sudah lama melekat dalam 

spiritualitas Kristen sejak masa Yesus. 

Yesus menghadirkan model kepemimpinan yang berbeda secara radikal dari pola duniawi, 

sebab Ia menempatkan pelayanan, kerendahan hati (ταπεινοφροσύνη), dan pengorbanan sebagai 

inti kepemimpinan, bahkan sampai pada kematian-Nya di kayu salib (Filipi 2:7–8). Contoh paling 

mencolok tampak dalam Yohanes 13 ketika Yesus membasuh kaki murid-murid-Nya—tugas yang 

lazim dilakukan oleh seorang δοῦλος—untuk menunjukkan bahwa kepemimpinan sejati 

bersumber dari pelayanan tanpa pamrih yang melampaui batas otoritas dan struktur sosial 

(Yohanes 13:1–17). 
 

 
 

 

Press.” 

 
n.d., 

12 Greenleaf, “Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and Greatness. Paulist 

13 Osborne, “The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to Biblical Interpretation (2nd Ed.).” 
14 Servant Leadership [25th Anniversary Edition]: A Journey into the Nature of ... Oleh Robert K. Greenleaf, 

https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=BQIsBQAAQBAJ&oi=fnd&pg=PT31&dq=Greenleaf,+R.+K.+(1977).+ 
Servant+Leadership:+A+Journey+into+the+Nature+of+Legitimate+Power+and+Greatness.+Paulist+Press.&ots=jNzC 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

31  

mocd0S&sig=-5J7nw3TVwWlldwTpdJSG2p40qc&redir_esc=. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

32  

Pemikir Kristen kontemporer seperti John C. Maxwell dan Dallas Willard15 menegaskan 

bahwa karakter melayani Kristus merupakan fondasi kepemimpinan yang benar (Matius 20:26– 

28). Pemimpin dipanggil untuk memajukan orang lain, memimpin dengan kasih (ἀγάπη), 

integritas, dan kesediaan berkorban, sebagaimana ditegaskan dalam 1 Korintus 13:4–7. Karena itu, 

kepemimpinan Kristen tidak berfokus pada jabatan atau kedudukan, tetapi pada kesediaan menjadi 

alat Allah untuk menghadirkan kasih-Nya, membangun komunitas, memberdayakan sesama, dan 

menegakkan nilai-nilai Kerajaan Allah dalam seluruh aspek kehidupan (Roma 12:6–8). 

Analisis Eksegesis terhadap Markus 10:42-45 

1. Analisis Latar Historis dan Konteks Markus 10:42-45 

Perikop ini terletak dalam konteks perjalanan Yesus menuju Yerusalem (Markus 10:32), 

yang merupakan saat penuh ketegangan teologis, di mana Yesus mempersiapkan murid-murid-Nya 

untuk menghadapi misi penebusan yang melibatkan penderitaan, kematian, dan kebangkitan-Nya 

(Markus 10:33–34). Namun, Yakobus dan Yohanes malah meminta untuk menduduki posisi “di 

sebelah kanan dan kiri” (Markus 10:37), yang mencerminkan pemahaman mereka yang keliru 

mengenai kekuasaan yang bersifat duniawi (ἐξουσία, exousia). Permintaan ini menunjukkan 

kegagalan murid-murid dalam memahami bahwa kerajaan Allah (ַמְמֶלֶכת ֱאֹלִהים, Malkhut Elohim) 

seharusnya dilihat sebagai suatu pelayanan, bukan sebagai bentuk dominasi (lihat juga Lukas 

22:24). Dengan demikian, bagian ini berfungsi sebagai koreksi dari Yesus terhadap ambisi politis 

dan egois yang ada dalam diri murid-murid-Nya, sebuah tema yang sangat relevan dengan 

dinamika kepemimpinan dalam gereja saat ini.16 

2. Analisis Eksegetis Kata Kunci dalam Bahasa Yunani 

a. “κατακυριεύουσιν” (katakurieuousin) — “memerintah dengan dominasi” (Mrk 10:42) 

“κατακυριεύουσιν” (katakurieuousin) — “memerintah dengan dominasi” (Mrk 10:42). 

Kata kerja ini mencerminkan tindakan penguasaan yang bersifat menindas. Dalam 

Septuaginta, istilah ini sering digunakan untuk mendeskripsikan kekuasaan penjajah atas 

bangsa Israel. Makna dari kata ini bersifat negatif, yaitu menggunakan otoritas untuk 

menekan. Implikasi dari ini adalah bahwa Yesus sedang menolak model kepemimpinan yang 

bersifat politis-otoriter. 

Aplikasi/Implikasi Teologis: 

 Yesus mengajarkan bahwa kepemimpinan sejati tidak berdasarkan dominasi, 

tetapi pada pelayanan dan pengorbanan. 

 Kita diingatkan untuk tidak mengikuti pola kepemimpinan yang menindas, tetapi 

harus mencerminkan kasih dan kerendahan hati dalam memimpin. 

 

15 “The 21 Irrefutable Laws of Leadership: Follow Them and People Will Follow You Oleh John C. Maxwell,” 
n.d., https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=p- 
NaVKOmmG4C&oi=fnd&pg=PP1&dq=Maxwell,+J.+C.+(2007).+The+21+Irrefutable+Laws+of+Leadership:+Follow+Th 
em+and+People+Will+Follow+You.+Thomas+Nelson%3B+Willard,+D.+(1998).+The+Divine+Conspiracy:+Rediscoveri 
ng+Our. 

16 N.T. Wright, Jesus and the Victory of God. Minneapolis: Fortress Press, 1996. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

33  

 Pengajaran ini menantang kita untuk memeriksa cara kita berinteraksi dengan 

orang lain, memastikan bahwa kita tidak menggunakan kekuasaan kita untuk 

menekan, tetapi untuk memberdayakan dan melayani. 

b. “κατεξουσιάζουσιν” (katexousiazousin) — “menggunakan kuasa secara 

keras/represif” (Mrk 10:42). 

Kata ini mengandung makna penyalahgunaan otoritas dalam struktur kekuasaan. 

Kekuasaan ini tidak digunakan untuk membantu, melainkan untuk memperkuat 

kontrol. Implikasi dari hal ini adalah bahwa Yesus mengkritik kepemimpinan gereja 

yang berorientasi pada pencarian kuasa, jabatan, atau popularitas. 

Aplikasi/Implikasi Teologis: 

 Yesus mengajarkan bahwa kepemimpinan sejati tidak berdasarkan dominasi, 

tetapi pada pelayanan dan pengorbanan. 

 Kita diingatkan untuk tidak mengikuti pola kepemimpinan yang menindas, tetapi 

harus mencerminkan kasih dan kerendahan hati dalam memimpin. 

 Pengajaran ini menantang kita untuk memeriksa cara kita berinteraksi dengan 

orang lain, memastikan bahwa kita tidak menggunakan kekuasaan kita untuk 

menekan, tetapi untuk memberdayakan dan melayani. 

c. “διάκονος” (diakonos) — “pelayan” (Mrk 10:43). Secara harfiah, istilah ini berarti 

“seseorang yang melayani di meja”—merupakan posisi yang dianggap rendah dalam 

budaya Romawi-Yunani. Ini bukan hanya tentang etika moral, tetapi juga 

mencerminkan identitas seseorang. 

Aplikasi/Implikasi Teologis: 

 Yesus menunjukkan bahwa dalam Kerajaan Allah, posisi terendah dalam 

pelayanan adalah yang paling mulia. Ini mengajarkan kita bahwa nilai seseorang 

tidak diukur dari status sosial, tetapi dari sikap hati yang siap untuk melayani. 

 Kita dipanggil untuk meneladani Yesus dalam kerendahan hati dan komitmen 

untuk melayani. Setiap tindakan pelayanan, sekecil apapun, memiliki nilai besar 

di mata Allah dan berkontribusi pada pengembangan komunitas yang saling 

mendukung. 

 Pengajaran ini mendorong kita untuk memeriksa bagaimana kita memandang 

pelayanan dan peran kita masing-masing, serta untuk mengintegrasikan sikap 

pelayanan dalam kehidupan sehari-hari kita sebagai pengikut Kristus. 

d. “δοῦλος” (doulos) — “hamba/budak” (Mrk 10:44). Istilah ini memiliki makna yang 

lebih radikal dibandingkan diakonos. Seorang doulos tidak memiliki hak atas dirinya 

sendiri; ia sepenuhnya milik tuannya. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

34  

Aplikasi/Implikasi Teologis: 

 Konsep doulos mengingatkan kita akan panggilan total untuk menyerahkan diri 

kepada Tuhan. Ini menunjukkan bahwa kita dipanggil untuk hidup dalam 

ketaatan dan pengabdian sepenuhnya kepada Yesus sebagai Pemimpin kita. 

 Memahami diri kita sebagai doulos berarti kita harus siap untuk 

mengesampingkan keinginan pribadi demi tujuan Allah. Ini mengajak kita untuk 

merenungkan bagaimana kita dapat melayani orang lain dan memenuhi 

panggilan kita sebagai pengikut Kristus. 

 Pengajaran ini menantang kita untuk melihat nilai dalam kerendahan hati dan 

pengabdian yang total, serta untuk menciptakan budaya di mana kita saling 

mendukung dalam pelayanan kepada Tuhan dan sesama. 

e. “λύτρον” (lytron) — “tebusan” (Mrk 10:45). Istilah ini sangat teologis dan berkaitan 

dengan konsep Ibrani גַאל ָ(ga’al—menebus). Digunakan untuk: 

 membebaskan budak, 

 menyelamatkan orang yang berada dalam bahaya, 

 tindakan kasih penebusan. 

Markus menekankan bahwa Yesus adalah Mesias yang melayani dengan 

mengorbankan hidup-Nya sebagai tebusan. 

Aplikasi/Implikasi Teologis: 

 Pentingnya memahami bahwa penebusan melalui Kristus mengajak kita untuk 

menjalani hidup yang melayani orang lain. 

 Konsep tebusan menekankan kasih yang tulus dan pengorbanan dalam hubungan 

kita dengan sesama. 

 Kita dipanggil untuk menjadi agen penebusan di dunia, mencerminkan kasih 

Kristus dalam setiap tindakan kita. 

Kajian Eksegetis atas Markus 10:42-45 sebagai Dasar Teologi Kepemimpinan Hamba 

 

Istilah “eksegese” berasal dari kata Yunani exēgēsis, yang merujuk pada proses interpretasi 

atau penjelasan suatu teks. Kata ini diambil dari verba exēgeisthai, yang secara harfiah berarti 

“mengeluarkan” atau “menarik makna.” Bentuk nomina dari istilah ini menunjukkan usaha untuk 

menafsirkan dengan tujuan mengungkapkan pesan yang terdapat dalam teks. Esensi dari eksegese 

terletak pada kemampuan untuk memahami inti pesan yang ingin disampaikan oleh tulisan yang 

sedang dianalisis17. Dalam bagian ini, penulis akan menjelaskan secara rinci struktur teks Markus 

10:42–45 untuk memberikan gambaran yang lebih jelas tentang konsep kepemimpinan hamba. 
 

 

17 John H. Hayes & Carl R. Holladay, Pedoman Penafsiran Alkitab (BPK GunungMulia, 2006). 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

35  

a. Pemimpin yang Menguasai dengan Sikap Otoriter (ayat 42) 

Dalam perikop ini dijelaskan bahwa Yesus menyingkapkan realitas bahwa para penguasa 

bangsa-bangsa (ἐθνῶν; bdk. Markus 10:42; Matius 20:25) memerintah dengan cara yang keras dan 

represif. Yesus menunjuk langsung kepada struktur kekuasaan Romawi yang identik dengan 

penindasan dan tanpa belas kasihan, suatu gambaran kepemimpinan duniawi yang bertolak 

belakang dengan nilai Kerajaan Allah (βασιλεία τοῦ θεοῦ; bdk. Lukas 22:25–26). 

Istilah “memanggil” dalam teks Yunani menggunakan bentuk προσκαλεσάμενος 

(proskalesamenos) dari verba προσκαλέω (proskaleō), yang berarti “memanggil mendekat,” 

“memanggil ke hadapan,” atau “mengundang datang” (bdk. Markus 3:13)18. Secara gramatikal, 

bentuknya adalah aorist middle participle, masculine singular nominative19, yang menandakan 

tindakan pasti yang dilakukan subjek—dalam hal ini Yesus—untuk membawa murid-murid datang 

kepada-Nya. Dengan demikian, tindakan Yesus memanggil para murid adalah panggilan langsung 

untuk menjelaskan kesalahan motivasi Yakobus dan Yohanes terkait permintaan posisi kehormatan 

(Markus 10:35–37). 

Istilah “memerintah” diterjemahkan dari kata Yunani ἀρχεῖν (archein), turunan dari ἄρχω 

(archō), yang berarti “memimpin,” “menguasai,” atau “memerintah.” Kata ini muncul sekitar 86 

kali dalam PB dan dalam bentuk present active infinitive20, yang menunjukkan tindakan 

memerintah yang sedang berlangsung dan memiliki tujuan tertentu. Para pemimpin dunia, 

khususnya Romawi, menjalankan kekuasaan ini bukan untuk melindungi rakyat, melainkan untuk 

mempertahankan dominasi. 

Kata “bangsa-bangsa” berasal dari ἐθνῶν (ethnōn) – “bangsa asing,” “kaum bukan Yahudi,” 

atau kelompok yang tidak mengenal Allah (bdk. Kisah Para Rasul 14:16; Efesus 2:11). Sementara 

itu, ungkapan “tangan besi” menggambarkan karakter kepemimpinan yang menindas, 

mencerminkan bangsa non-Yahudi—khususnya Romawi—yang memerintah dengan kekerasan 

dan tanpa belas kasih.21 

Selain itu, frasa “menjalankan kuasanya” berasal dari kata Yunani κατεξουσιάζουσιν 

(katexousiazousin) dari dasar κατεξουσιάζω (katexousiazō), yang berarti “menguasai secara 

keras,” “menekan,” atau “menggunakan kuasa secara dominatif.” Bentuk ini menyiratkan tindakan 

represif yang dimotivasi oleh kepentingan pribadi, bukan kesejahteraan rakyat (bdk. Yehezkiel 

34:2 tentang gembala yang menindas). Para penguasa tersebut bertindak semena-mena, 

menginginkan apa yang bukan milik mereka, dan menjalankan kekuasaan hanya untuk 

mempertahankan dominasi.22 

b. Konsep Kebesaran dalam Ajaran Yesus (Ayat 43–45) 

Dalam ayat 43-45, Yesus menegaskan bahwa kepemimpinan sejati harus berakar pada hati 

seorang pelayan, yakni hidup sebagai διάκονος (pelayan) dan δοῦλος (hamba) bagi sesama. 

 

18 Hasan Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II, 2014. 
19 Hasan Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid I, n.d. 
20 Ruth Schafer, Belajar Bahasa Yunani Koine (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2011).173 
21 Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II., n.d. 
22 Matthew Hendry, Tafsiran Matthew Hendry Injil Markus, n.d. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

36  

Pemimpin dipanggil untuk merendahkan diri, mengutamakan kepentingan orang lain, dan 

menghidupi etos pelayanan yang mencerminkan karakter Kerajaan Allah. 

1. Hendaklah Menjadi Pelayan (ay.43) 

Istilah “hendak menjadi” dalam Markus 10:43 diterjemahkan dari kata Yunani ἔσταΙ 

(estai), turunan dari verba εἰμί (eimi) yang berarti “ada,” “menjadi,” “berada,” atau “terjadi.” 

Kata εἰμί merupakan salah satu kata kerja paling umum dalam PB, muncul sekitar 2.461 kali 

(bdk. Yohanes 1:1; Ibrani 11:6).23 Dalam NKJV diterjemahkan “shall be” (akan), sedangkan 

NIV memakai “must be” (harus), yang menunjukkan unsur keharusan moral. Secara 

gramatikal, ἔσταΙ berada dalam bentuk future middle indicative,24 menandakan tindakan 

pasti yang akan terjadi dan melibatkan partisipasi subjek. Dengan demikian, Yesus 

menyatakan bahwa siapa pun yang mau menjadi pemimpin dalam komunitas-Nya harus 

mengambil posisi seorang pelayan (Markus 9:35).25 

Kata “pelayan” berasal dari istilah Yunani δΙάκονος (diakonos), sebuah nomina bentuk 

nominative masculine singular yang digunakan 29 kali dalam PB (bdk. Matius 20:26; 

Yohanes 12:26; Roma 15:8).26 Secara leksikal, diakonos berarti “pelayan,” “pembantu,” atau 

“abdi,” dan kadang merujuk pada seseorang yang menjalankan tugas khusus dalam 

pelayanan gerejawi (Filipi 1:1). Istilah ini juga terkait dengan konsep pelayanan yang 

berkelanjutan, bukan tindakan sesaat, karena mencerminkan kualitas karakter seorang 

pemimpin. 

Makna yang ditegaskan Yesus ialah bahwa siapa pun yang memiliki otoritas dalam 

Kerajaan Allah (βασιλεία τοῦ θεοῦ; Lukas 22:26) harus menunjukkan kerendahan hati 

(ταπεινοφροσύνη; Filipi 2:3) dengan menjadi δΙάκονος bagi semua. Seorang pemimpin 

bukan hanya memimpin, tetapi menempatkan dirinya sebagai abdi yang setia bagi mereka 

yang dipimpinnya, suatu panggilan yang harus dijalani terus-menerus (1 Petrus 5:2–3). 

Dengan demikian, diakonos menegaskan identitas pemimpin sebagai pelayan yang 

menjalankan tugasnya dengan kerendahan hati, integritas, dan pengabdian total. 

2. Menjadi Hamba (ay.44) 

 

Kata “hamba” dalam teks ini merujuk pada suatu status yang menunjukkan 

kerendahan total, karena seorang hamba tidak memiliki hak atau otoritas atas dirinya; ia 

sepenuhnya berada di bawah kuasa tuannya (κύριος; bandingkan Matius 25:21). Yesus 

sendiri digambarkan berada di bawah otoritas Allah (θέλημα τοῦ θεοῦ; Yohanes 4:34), 

menegaskan identitas-Nya sebagai hamba yang taat. 

 

Istilah “hamba” berasal dari Yunani δοῦλος (doulos), dari akar kata yang sama, yang 

berarti “hamba,” “budak,” atau “pelayan yang bergantung sepenuhnya pada tuannya.” Kata 

doulos muncul sekitar 124 kali dalam Perjanjian Baru (bdk. Roma 1:1; Titus 1:1; Yakobus 

1:1), sering menandakan hubungan totalitas penyerahan diri kepada Tuhan. Dengan 

 

23 Susanto, , Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. 229, n.d. 
24 Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid I. 247, n.d. 
25 Agus Santoso, Tata Bahasa Yunani Koine (Ungaran: Abdiel Press, 2009). 112, n.d. 
26 Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. Hlm 184, n.d. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

37  

demikian, seorang pemimpin yang berkarakter doulos adalah pemimpin yang hidup di bawah 

otoritas Allah dan menaati segala ketetapan-Nya (1 Samuel 15:22; Yohanes 14:15). 

 

Wongso27 menegaskan bahwa pemimpin sejati harus berjalan dalam ketaatan terhadap 

kehendak Tuhan. Hal ini sejalan dengan pandangan Henry yang menekankan bahwa doulos 

merupakan istilah paling tajam untuk menggambarkan status seorang hamba, seperti yang 

dinyatakan dalam Filipi 2:5–7, ketika Kristus—meski berada dalam rupa Allah— 

mengosongkan diri-Nya dan mengambil rupa seorang hamba (μορφὴ δούλου). 

 

Penggunaan doulos menunjukkan posisi yang lebih rendah daripada διάκονος 

(diakonos—pelayan). Karena itu, seorang pemimpin dipanggil untuk hidup seperti seorang 

doulos: melayani dengan kerendahan hati (ταπεινοφροσύνη; Kolose 3:12), taat dalam setiap 

tugas (Ibrani 13:17), dan tetap setia meskipun pelayanan itu sulit dan menuntut 

pengorbanan.28 

3. Melayani Bukan Untuk Dilayani (Ayat 45) 

Dalam Markus 10:45 terdapat pernyataan penting: “Anak Manusia datang bukan untuk 

dilayani, melainkan untuk melayani.” Ungkapan “Anak Manusia” (ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου) 

merujuk langsung pada identitas Yesus, sekaligus menggemakan figur eskatologis dalam 

Daniel 7:13, namun juga menegaskan aspek kemanusiaan-Nya sebagaimana terlihat dalam 

Injil (bdk. Markus 2:10; Matius 8:20).29 

Istilah “dilayani” diterjemahkan dari kata Yunani δΙακονηθῆναΙ (diakonēthēnai),30 

bentuk infinitif pasif aorist dari verba δΙακονέω (diakoneō), yang berarti “melayani di 

meja,” “mengurus,” atau “memberikan bantuan” (bdk. Lukas 10:40; Yohanes 

12:26).31Dalam NKJV dan NIV digunakan frasa to be served, menunjukkan tindakan 

pelayanan yang diarahkan kepada subjek. Bentuk aorist passive infinitive32 menandakan 

tindakan yang dilakukan kepada subjek pada suatu waktu tertentu tanpa menekankan 

kelanjutannya. Dengan demikian, Yesus menegaskan bahwa kedatangan-Nya bukan untuk 

menerima pelayanan dari manusia, tetapi untuk memberikan pelayanan yang aktif dan 

berkorban. 

Kata “melayani” dalam Markus 10:45 berasal dari Yunani δΙακονῆσαΙ (diakonēsai), 

bentuk aorist active infinitive dari verba δΙακονέω (diakoneō), yang berarti “melayani di 

meja,” “mengurus,” “membantu,” atau “melayani sebagai diaken” (bdk. Yohanes 12:26; 

Lukas 22:27). Istilah ini muncul sekitar 37 kali dalam PB33 dan dalam NIV diterjemahkan 

sebagai to serve.34 

 

27 Peter Wongso, Theologi Penggembalaan Hlm. 27 (Malang: Literatur SAAT, 2011). 
28 Anita Inggrith Tuela, Citra Idealisasi Ebed Yahweh Hlm.23 (Scriptura Indonesia, 2020). 
29 Alkitab Edisi Studi, Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, Hlm.1575, 2010. 
30 Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. Hlm 184. 
31Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. 184 
32 Schafer, Belajar Bahasa Yunani Koine. 173, n.d. 
33Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid I. 184 
34Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. 247 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

37  

Secara gramatikal, aorist active infinitive35 menandakan tindakan pelayanan yang 

dilakukan secara jelas pada suatu saat, namun tanpa penekanan pada kelanjutannya; 

sementara bentuk active menunjukkan subjek—dalam hal ini Yesus—bertindak aktif sebagai 

pelayan. Dengan demikian, Yesus menghadirkan diri-Nya sebagai model pelayanan yang 

sempurna bagi murid-murid-Nya (Yohanes 13:14–15). 

Pernyataan bahwa “Anak Manusia datang untuk melayani” 36menggemakan identitas 

Mesias sebagaimana dibayangkan dalam Daniel 7:13, tetapi diwujudkan dalam bentuk 

kerendahan seorang hamba (δοῦλος; bdk. Filipi 2:7). Meski Ia layak menerima 

penghormatan (Ibrani 1:3), Yesus justru memilih jalan pelayanan—bertolak belakang 

dengan para penguasa dunia yang mengutamakan status dan kekuasaan (Markus 10:42). 

Frasa “melayani” dan “dilayani” membawa kualitas moral yang sama, namun menjadi 

evaluasi tajam bagi pemimpin Kristen masa kini yang lebih menginginkan pelayanan 

daripada melayani. 

Melalui teladan-Nya, Yesus menegaskan bahwa kepemimpinan sejati terwujud melalui 

tindakan διάκονος yang merendahkan diri, bukan melalui pencarian kehormatan. Dengan 

demikian, pemimpin Kristen dipanggil untuk mengikuti pola Kristus: melayani, bukan 

menuntut dilayani (1 Petrus 5:2–3), bahkan bila dirinya memiliki hak untuk dihormati. 

 

4. Memberi Nyawa-Nya Menjadi Tebusan Bagi Banyak Orang (Ayat 45) 

 

Seorang pemimpin yang melayani adalah pribadi yang siap berkorban, yakni 

memberikan hidupnya demi kesejahteraan mereka yang dipimpinnya. Teladan tertinggi hal 

ini tampak dalam diri Yesus Kristus, yang menyerahkan nyawa-Nya sebagai tebusan bagi 

banyak orang (Markus 10:45; Yohanes 10:11; 1 Yohanes 3:16). Pengorbanan tersebut bukan 

hanya konsep, tetapi tindakan nyata yang mencerminkan kepemimpinan yang melindungi, 

bertindak pertama-tama, dan tidak menempatkan orang lain sebagai korban. 

 

Seorang guru PAK, demikian pula pemimpin Kristen lainnya, dipanggil untuk 

menghidupi pola ini melalui tugas melindungi, menuntun, membimbing, serta mengasihi 

jemaat (1 Petrus 5:2–3; Yohanes 21:15–17). Frasa “untuk memberikan nyawa-Nya” 

menerjemahkan kata Yunani ψυχήν (psuchēn)37, bentuk accusative feminine singular dari 

ψυχή (psuchē), yang berarti “jiwa,” “hidup,” atau “keberadaan seseorang.” Bentuk 

accusative menunjukkan bahwa hidup Yesus menjadi objek pengorbanan yang diberikan 

secara langsung dan total (Filipi 2:8).38 

 
Yesus sebagai Guru Agung memperlihatkan pengorbanan sempurna melalui 

penyerahan hidup-Nya, sesuatu yang menjadi harta paling berharga bagi manusia (Yohanes 

15:13). Memberikan nyawa berarti memberikan segala-galanya tanpa mengharapkan 

balasan. Istilah “menjadi tebusan” berasal dari Yunani λύτρον (lutron), yang berarti “harga 

penebusan”—harga yang dibayar untuk membebaskan seseorang dari perbudakan atau 
 

35 Schafer Susanto, “Belajar Bahasa Yunani Koine. 173,” n.d. 
36 George Arthur Buttrick, “The Interpreter’s Bible (Amerika: Cathlic Biblical Association,). hlm 86,” 1952. 
37Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid I. 247 
38 Susanto, Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. 776, n.d. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

38  

hukuman (bdk. Ibrani 9:12; 1 Timotius 2:6). Dalam karya penebusan Kristus, kematian-Nya 

menjadi pembayaran penuh yang membebaskan manusia dari kuasa dosa. 

 

Karena itu, dapat disimpulkan bahwa Kristus menunjukkan bentuk pelayanan sejati— 

pelayanan yang rela memberi hidup dan taat hingga mati demi keselamatan banyak orang 

(Roma 5:8; Markus 8:31). Teladan inilah yang menjadi dasar kepemimpinan Kristen yang 

berkorban, melayani, dan mengasihi tanpa batas. 

 

Kepemimpinan Gereja Kontemporer 

 

Dalam konteks kepemimpinan gereja kontemporer, pemimpin dipahami sebagai pribadi 

yang mampu membaca, memahami, dan menanggapi perubahan zaman dengan hikmat. 

Kepemimpinan tidak semata-mata berkaitan dengan jabatan, melainkan menyangkut kapasitas 

intelektual, kepekaan sosial, serta kemampuan strategis dalam menghadapi dinamika global39. 

Pandangan ini sejalan dengan prinsip Alkitab yang menggambarkan pemimpin sebagai sosok yang 

cermat melihat perkembangan di sekitarnya dan mampu mengidentifikasi peluang yang 

bermanfaat bagi komunitas yang dipimpinnya (Amsal 22:3). Hal ini seirama dengan pendapat 

Heryanto40 yang menegaskan bahwa pemimpin gereja masa kini harus menonjol dalam 

kemampuan adaptasi dan kelincahan untuk menavigasi tantangan era digital. Mengintegrasikan 

teknologi, memberdayakan seluruh jemaat—khususnya generasi muda—serta membangun relasi 

yang kuat dan pertumbuhan rohani adalah kunci bagi kepemimpinan gereja yang relevan dan 

efektif di masa kini. 

Gereja modern kini berada dalam pusaran perubahan global yang bergerak cepat dan 

multidimensi. Tantangan internal mencakup persoalan manajerial, seperti pengelolaan keuangan, 

fasilitas, dan tenaga kerja yang belum optimal.41 Sementara itu, tantangan eksternal tidak kalah 

besar, seperti pengaruh sekularisasi yang membuat banyak orang lebih mengutamakan nilai-nilai 

duniawi, serta ketimpangan sosial yang menuntut sensitivitas pastoral ketika jemaat berasal dari 

berbagai latar ekonomi. 42 

Dalam situasi demikian, kepemimpinan gereja dituntut untuk merumuskan visi yang 

strategis dan mampu mengarahkan gereja menghadapi perubahan kompleks tersebut. Pemimpin 

gereja tidak cukup hanya memiliki kedalaman pemahaman teologis; ia juga harus menguasai 

keterampilan manajerial, organisatoris, dan perencanaan strategis. Minimnya kemampuan ini di 

banyak gereja menyebabkan kesulitan dalam pengelolaan sumber daya dan melemahkan 

efektivitas pelayanan. Oleh karena itu, pemimpin gereja kontemporer harus dibentuk sebagai sosok 

yang visioner, adaptif, dan kompeten, baik secara spiritual maupun administratif, sehingga gereja 
 

 

39 Jermia Djadi Dedy Riswanto, ““Prinsip-Prinsip Kepemimpinan Yusuf Dalam Menghadapi Perubahan 
Berdasarkan Kitab Kejadian 37-50,” Jurnal Jaffray: STT Jaffray Makassar, 2010. 

40 Heryanto, “The Challenge of Church Leaders with the Decline of Youth Spirituality during the Period of 
the Society 5.0 Revolution, Pharos Journal of Theology ISSN 2414-3324 Online Volume 106 Issue 1.Hlm 1-23,” 2025. 

41 S Adryans, A., Toruan, R. Y. B. L., & Pinem, “, Peningkatan Kualitas Sumber Daya Manusia Melalui 
Optimalisasi Teknologi Live Streaming Pada Ibadah Di Gereja Pelita Yesus Tuhan Pos PI Jakarta . Prosiding Seminar 
Nasional Pengabdian Kepada MasyarakatPolimedia (Senpedia) Hlm.3,” 2024. 

42 et al. Maria, H., Transformasi Sosial Melalui Lensa Teologi: Memahami Peran Agama Dalam Mengatasi 
Ketimpangan Sosial Pada Konteks Kontemporer Kingdom.3.(2)Hlm. 108–121, n.d. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

39  

 

Strategi Mengatasi Krisis Kepemimpinan Gereja Kontemporer 

 

Salah satu akar krisis kepemimpinan gereja masa kini adalah penyalahgunaan otoritas, 

ketika jabatan dipahami sebagai sarana kuasa, bukan sebagai panggilan pelayanan. Pola ini sering 

melahirkan luka rohani dalam jemaat dan menciptakan budaya gereja yang tidak sehat. Dalam 

perspektif teologi Perjanjian Baru, Yesus menegaskan bahwa kepemimpinan sejati berakar pada 

kerendahan hati (ταπεινοφροσύνη; Filipi 2:3) dan semangat melayani (διακονεῖν; Markus 10:45), 

bukan pada dominasi struktural atau pencarian kedudukan (Ματθαῖος 20:25–28). 44 

Yesus memerintahkan para pemimpin untuk meneladani model kepemimpinan hamba 

(δοῦλος; Lukas 22:26–27), mengutamakan pelayanan bagi orang lain, serta memimpin dengan 

integritas (1 Petrus 5:2–3). Prinsip ini menuntut pemimpin gereja untuk memandang otoritas 

sebagai amanat Allah (Ρωμαίους 12:3) dan menjalankannya dengan hati yang melindungi, 

membangun, dan memberdayakan jemaat (Efesus 4:11–12). Dengan kembali kepada teladan 

Kristus, gereja dapat memulihkan model kepemimpinan yang sehat, tegas, dan berorientasi pada 

pelayanan, bukan kekuasaan. 

Karena itu, gereja perlu kembali pada prinsip kepemimpinan hamba, di mana otoritas 

dipahami sebagai amanat moral dan rohani yang harus dijalankan dengan takut akan Tuhan (Amsal 

1:7; Mikha 6:8; Kolose 3:23–24). Pergeseran paradigma kepemimpinan menjadi esensial agar 

gereja tidak terjebak dalam pola penyalahgunaan kuasa yang tidak sesuai dengan teladan Kristus 

(Markus 10:42–45; Yohanes 13:14–15). Implementasi prinsip pelayanan yang sehat dan 

berintegritas harus menjadi langkah prioritas untuk memulihkan kepercayaan jemaat dan menjaga 

kemurnian pelayanan. Karena itu, pendidikan etika pelayanan bagi setiap pemimpin gereja 

diperlukan sebagai bentuk pembinaan rohani dan karakter, sebagaimana ditekankan dalam 1 

Timotius 4:12–16 dan 2 Timotius 2:15, sehingga pemimpin dapat melayani dengan hati yang 

kudus, rendah hati, dan bertanggung jawab. Pendidikan etika pelayanan bagi setiap pemimpin 

gereja adalah : 
 

 

 

 

43 A. B. Sirait, J. E., Runesi, A., & Butarbutar, “Pembinaan Warga Gereja Melalui Manajemen Strategis: Studi 
Kasus Di HKBP Cikini Jakarta, Hlm 25-38,” Jurnal Teruna Bhakti, 2024. 

44 J Stott, “Basic Christian Leadership : Biblibal Models of Church, Gospel and Ministry,” 2002, 
https://consensus.app/papers/basic-christian-leadership-biblibal-models-of-church- 
stott/3b47046c9c855dbfb99357f904428d31/. 

mampu bertumbuh dan tetap relevan di tengah perubahan zaman. 43Visi strategis merupakan 

elemen fundamental bagi gereja dalam menghadapi dinamika perubahan zaman. Gereja 

membutuhkan pemimpin yang mampu merumuskan serta mengimplementasikan visi yang jelas 

dan terarah, yang tidak hanya menekankan pertumbuhan rohani jemaat (Amsal 29:18; Efesus 4:11– 

13), tetapi juga peka terhadap perkembangan sosial, ekonomi, dan budaya di sekitarnya. Visi 

tersebut harus bersifat jangka panjang, sehingga gereja siap merespons berbagai tantangan 

kontemporer, seperti ketimpangan sosial (Mikha 6:8), krisis lingkungan (Kejadian 2:15; Roma 

8:19–22), serta perubahan pola komunikasi dan teknologi (1 Tawarikh 12:32). Dengan demikian, 

pemimpin gereja dituntut memiliki wawasan luas dan kemampuan adaptif agar komunitas iman 

tetap relevan dan mampu menjadi terang bagi dunia khususnya di zaman kontemporer ini. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

40  

Langkah pertama: Otoritas dalam gereja tidak dimaksudkan sebagai sarana untuk 

menguasai, tetapi sebagai wadah pelayanan, sejalan dengan ajaran Kristus tentang 

kepemimpinan hamba (Markus 10:42–45; Lukas 22:26–27). Etika pelayanan menjadi 

fondasi terbentuknya karakter moral dan rohani seorang pemimpin. Pemimpin yang dewasa 

secara rohani memandang posisi mereka sebagai amanat Allah (1 Petrus 5:2–3; Ibrani 

13:17) untuk menuntun umat kepada kebenaran, bukan untuk mencari keuntungan pribadi 

(Yehezkiel 34:2–4). Karena itu, setiap pemimpin perlu dibentuk melalui disiplin kesadaran 

diri, kerendahan hati (Filipi 2:3–5), dan tanggung jawab moral (Matius 20:26–28). Proses 

ini dapat dilakukan melalui retret rohani, mentoring, pembinaan karakter, serta pelatihan 

etika pastoral (2 Timotius 2:15; 1 Timotius 4:12–16). 

 

Langkah kedua adalah membangun sistem akuntabilitas yang transparan dan dapat 

dipercaya. Ketiadaan mekanisme pengawasan yang jelas sering membuka peluang terjadinya 

penyalahgunaan otoritas. Karena itu, gereja perlu memiliki struktur pengawasan yang kuat—

meliputi dewan penatua, majelis gereja, atau badan pengawas rohani—yang memastikan 

setiap pemimpin bertanggung jawab atas keputusan, penggunaan keuangan, serta integritas 

moral mereka (Amsal 27:17; Titus 1:7; Ibrani 13:17). 

 

Akuntabilitas tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga bersifat rohani. Seorang 

pemimpin harus menyadari bahwa hidup dan pelayanannya diperiksa di hadapan Allah 

(Mazmur 139:23–24; 2 Korintus 5:10), bukan hanya oleh manusia. Prinsip ini selaras dengan 

nasihat Paulus agar setiap pemimpin memperhatikan kehidupan dan ajaran mereka sendiri 

(1 Timotius 4:16). 

 

Dengan menerapkan sistem akuntabilitas yang sehat, gereja dapat mencegah 

penyalahgunaan kekuasaan, menjaga kesucian pelayanan, serta memastikan bahwa setiap 

tindakan pemimpin selaras dengan kehendak dan teladan Kristus (Efesus 4:11–12; Kolose 

3:23–24). Mekanisme ini membantu gereja tetap berjalan dalam kebenaran dan menjaga 

pelayanan tetap bersih dari praktik yang bertentangan dengan nilai-nilai Kerajaan Allah.45. 

 

Langkah ketiga adalah membangun pola kepemimpinan yang kolegial dan 

partisipatif, di mana keputusan pelayanan dijalankan melalui musyawarah, hikmat bersama, 

dan kerja sama tubuh Kristus. Prinsip ini telah menjadi ciri khas gereja mula-mula (Kisah 

Para Rasul 15:1–29; Kisah 6:1–7), yang menunjukkan bahwa kepemimpinan yang sehat 

tidak dijalankan secara individualistis, tetapi melalui kebersamaan dan kesehatian (Filipi 

2:1–2). 

 

Budaya kepemimpinan kolegial menumbuhkan sikap saling menghormati dan 

mencegah berkembangnya pola otoriter yang dapat merusak relasi antar pelayan rohani. 

Dalam model ini, setiap anggota tim pelayanan memiliki suara, peran, dan tanggung jawab 

yang setara dalam proses pengambilan keputusan (Amsal 11:14; Amsal 15:22). Pendekatan 
 

 

 

45 Professor Fazel Ebrihiam Freeks and Dr Arthur John Alard, “Detrimental Factors Contributing to the Non- 
Functioning of Christian Men in Their Leadership Role in Context of Family and Church: A Qualitative Analysis,” 
Pharos Journal of Theology, 2023, https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.21. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

41  

ini juga memperkuat prinsip priesthood of all believers, bahwa setiap orang percaya 

memiliki mandat rohani untuk membangun tubuh Kristus (1 Petrus 2:9; Efesus 4:11–12). 

 

Karena itu, gereja memerlukan pembaruan spiritual, struktural, dan etis untuk 

mengatasi penyalahgunaan otoritas dan memulihkan integritas kepemimpinan. Para 

pemimpin dipanggil untuk meneladani Kristus—yang datang untuk melayani, bukan untuk 

dilayani (Markus 10:45; Yohanes 13:14–15)—dan memberikan diri-Nya bagi banyak orang. 

Kepemimpinan sejati bukanlah mempertahankan kekuasaan, tetapi menampilkan 

kerendahan hati (Kolose 3:12), ketaatan (Filipi 2:8), dan kasih dalam pelayanan kepada 

mereka yang dipercayakan Tuhan kepada pemimpin tersebut (1 Korintus 13:4–7).46 

 

 
D. Relevansi dan Implikasi Teologis bagi Kepemimpinan Gereja Kontemporer 

Ajaran Yesus dalam Markus 10:42-45 memiliki makna yang sangat mendalam dan abadi 

bagi gereja masa kini, terutama dalam hal krisis kepemimpinan yang sering terjadi di lingkungan 

pelayanan Kristen. Dalam bagian ini, Yesus memberikan model kepemimpinan yang bertentangan 

dengan paradigma kekuasaan duniawi. Menurut paradigma ini, keberhasilan seorang pemimpin 

diukur melalui pelayanan dan pengorbanan daripada jumlah kekuatan yang mereka miliki. 

1. Penolakan terhadap Ideologi Kekuasaan Duniawi 

Penolakan terhadap model kepemimpinan yang dibangun atas kekuasaan dan dominasi 

merupakan prinsip mendasar dari ajaran Yesus tentang kepemimpinan. Pola pikir dunia— 

yang menonjolkan posisi, status, dan pengaruh—sering kali meresap ke dalam struktur 

gereja modern, sehingga arah pelayanan dapat bergeser dari tujuan rohani menjadi sekadar 

fungsi institusional. Pergeseran ini menyebabkan gereja berisiko tampil seperti organisasi 

sosial biasa, bukan sebagai σῶμα ΧρΙστοῦ (tubuh Kristus; Roma 12:5; Efesus 4:12). 

 

Yesus dengan tegas membedakan kepemimpinan rohani dari sistem kekuasaan 

duniawi melalui pernyataan, “Tidaklah demikian di antara kamu” (Markus 10:43; Lukas 

22:25–26). Pernyataan ini sekaligus menolak gaya kepemimpinan yang menindas 

(κατακυριεύω) dan menegaskan bahwa para pengikut-Nya dipanggil untuk melayani, bukan 

berkuasa (διακονεῖν; Ματθαῖος 20:26–28). 

 

Karena itu, para pemimpin gereja dituntut untuk secara sadar menolak pola 

kepemimpinan yang otoriter, egoistis, dan berpusat pada diri sendiri (1 Petrus 5:2–3; 

Yakobus 3:14–16). Sebaliknya, mereka dipanggil untuk kembali kepada fondasi 

kepemimpinan yang diajarkan Yesus, yaitu kasih (ἀγάπη) dan pelayanan yang rendah hati 
 

 

 

 

 

46 Phillemon Chamburuka, “The Role of the Church in the Public Space in Zimbabwe (2017–2023): Lessons 
Drawn from Johannine Jesus in John 21:15–18,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 2023, 
https://doi.org/10.4102/hts.v79i4.8979. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

42  

(ταπεινοφροσύνη; Kolose 3:12–14; Yohanes 13:14–15). 47 Hanya melalui pola ini gereja 

dapat memancarkan karakter Kristus dan menjalankan misinya dengan setia. 

2. Otoritas yang Berasal dari Keteladanan dan Karakter Hidup 

 

Dalam pengertian yang lebih mendalam, otoritas seorang pemimpin Kristen tidak bersumber 

dari jabatan formal atau gelar keagamaan, tetapi dari kualitas hidup yang mencerminkan karakter 

Kristus. Kepemimpinan sejati lahir dari hidup yang mewujudkan nilai-nilai Injil—kerendahan hati 

(ταπεινοφροσύνη), kesetiaan (πίστις), kasih (ἀγάπη), dan pengorbanan diri (θυσία). Yesus sendiri 

memperlihatkan bahwa kerelaan untuk merendahkan diri merupakan dasar pelayanan autentik 

(Filipi 2:6–8; Yohanes 13:14–15). 

 

Karena itu, pemimpin gereja seharusnya dikenal bukan karena kekuatan struktural atau 

posisi hierarkis, tetapi melalui kehidupan yang berpusat pada Kristus (Γαλάτας 2:20) dan 

komitmennya melayani jemaat dengan ketulusan. Dalam praktik, hal ini menuntut pemimpin untuk 

hadir di tengah umat, merasakan pergumulan mereka (Roma 12:15), dan menjadi teladan iman 

yang nyata (1 Korintus 11:1; 1 Timotius 4:12). 

 

Otoritas seperti ini lebih bersifat moral dan spiritual daripada sekadar administratif. 

Pemimpin yang hidup dengan integritas (ἀλήθεια; Efesus 4:25) dan kasih yang tulus akan 

menghasilkan wibawa rohani yang diterima dan dihormati secara alami oleh jemaat (Ibrani 13:7; 

1 Petrus 5:2–3). Dengan demikian, kepemimpinan yang berpusat p 

 

3. Kepemimpinan yang Memupuk Kemandirian Jemaat 

 

Pemberdayaan umat Allah merupakan inti dari kepemimpinan hamba, sebagaimana 

ditegaskan dalam ajaran Yesus (Μᾶρκος 10:42–45) tentang model pemimpin yang menjadi 

διάκονος (pelayan) dan δοῦλος (hamba). Pemimpin tidak dipanggil menjadi pusat segala aktivitas 

pelayanan, tetapi dipanggil untuk membantu setiap anggota jemaat menemukan serta 

mengembangkan karunia dan panggilan rohani mereka (Efesus 4:11–12; 1 Korintus 12:4–7). 

Dalam kerangka ini, pemimpin gereja berfungsi sebagai fasilitator yang mendorong pertumbuhan 

iman dan kemandirian jemaat, mengikuti teladan Kristus sebagai ὁ δοῦλος τοῦ Θεοῦ—Hamba 

Allah yang Agung (Filipi 2:5–7; Yohanes 13:14–15). 

 

Model kepemimpinan demikian tidak hanya membangun struktur gereja yang sehat, tetapi 

juga membentuk komunitas yang melayani secara aktif, di mana setiap anggota terlibat dalam misi 

Allah (missio Dei; Matius 28:19–20; 1 Petrus 4:10). Gereja dipanggil untuk berpartisipasi dalam 

karya penyelamatan Allah di dunia, bukan bergantung sepenuhnya kepada figur pemimpin 

tertentu. 
 

 

 

 

47 The Cross of Christ John R. W. Stott, ed., The Theology of Scripture as a Decisive Factor in Homiletical 
Theory and Methodology: A Comparative Analysis of David G. Buttrick and John R. W. Stott, n.d., 
ttps://www.proquest.com/openview/8e3ab28d640aebda49585d84e025f515/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750. 

http://www.proquest.com/openview/8e3ab28d640aebda49585d84e025f515/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750


 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

43  

Komunitas yang transformatif tumbuh melalui kepemimpinan hamba yang menekankan 

pemberdayaan, kasih, dan kesetiaan, bukan kekuasaan atau popularitas (Galatia 5:13; Kolose 

3:12–14). Ketika pemimpin meneladani Kristus—yang datang “untuk melayani dan memberikan 

nyawa-Nya” (Μᾶρκος 10:45)—gereja akan diperlengkapi menjadi jemaat yang mandiri secara 

rohani, aktif melayani, dan menjadi kesaksian hidup bagi dunia. 

 

 

 

KESIMPULAN 

 

Kajian teologis atas Markus 10:42–45 menegaskan bahwa kepemimpinan hamba merupakan 

inti dari paradigma kepemimpinan Kristen yang diajarkan Yesus Kristus. Melalui istilah διάκονος 

dan δοῦλος, Yesus membongkar model kepemimpinan dunia yang menekankan κατακυριεύω dan 

κατεξουσιάζω, lalu menggantinya dengan pola pelayanan yang berakar pada kerendahan hati 

(ταπεινοφροσύνη; Filipi 2:3–5), kasih (ἀγάπη; 1 Korintus 13:4–7), dan pengorbanan diri (Markus 

10:45; Yohanes 13:14–15). Gereja masa kini yang menghadapi tantangan internal dan eksternal— 

mulai dari sekularisasi, ketimpangan sosial, hingga penyalahgunaan otoritas—memerlukan 

pemimpin yang kembali kepada teladan Kristus sebagai ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου yang datang “bukan 

untuk dilayani, tetapi untuk melayani.” 

 

Relevansinya dalam konteks modern tampak pada kebutuhan akan integritas (1 Petrus 5:2– 

3), akuntabilitas rohani (1 Timotius 4:16; 2 Korintus 5:10), serta pembangunan kepemimpinan 

kolegial (Kisah Para Rasul 15:1–29). Selain itu, pemimpin dipanggil untuk memberdayakan 

jemaat (Efesus 4:11–12), menumbuhkan kemandirian rohani, dan mengarahkan gereja 

menjalankan missio Dei (Matius 28:19–20). Dengan demikian, kepemimpinan hamba adalah 

fondasi pemulihan gereja dan kesaksian yang hidup bagi dunia. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adryans, A., Toruan, R. Y. B. L., & Pinem, S. “, Peningkatan Kualitas Sumber Daya Manusia 

Melalui Optimalisasi Teknologi Live Streaming Pada Ibadah Di Gereja Pelita Yesus Tuhan 

Pos PI Jakarta . Prosiding Seminar Nasional Pengabdian Kepada MasyarakatPolimedia 

(Senpedia) Hlm.3,” 2024. 

Agus Santoso. Tata Bahasa Yunani Koine (Ungaran: Abdiel Press, 2009). 112, n.d. 

Alkitab Edisi Studi. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, Hlm.1575, 2010. 

Anita Inggrith Tuela. Citra Idealisasi Ebed Yahweh Hlm.23. Scriptura Indonesia, 2020. 

Chamburuka, Phillemon. “The Role of the Church in the Public Space in Zimbabwe (2017– 

2023): Lessons Drawn from Johannine Jesus in John 21:15–18.” HTS Teologiese Studies / 

Theological Studies, 2023. https://doi.org/10.4102/hts.v79i4.8979. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (. SAGE Publications., 2016. 



 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

44  

Dedy Riswanto, Jermia Djadi. ““Prinsip-Prinsip Kepemimpinan Yusuf Dalam Menghadapi 

Perubahan Berdasarkan Kitab Kejadian 37-50.” Jurnal Jaffray: STT Jaffray Makassar, 

2010. 

Edwards, James R. “The Gospel According to Mark. Grand Rapids: William B. Eerdmans 

Publishing Company, Pp.,” 2002, . 326–332. 

Freeks, Professor Fazel Ebrihiam, and Dr Arthur John Alard. “Detrimental Factors Contributing 

to the Non-Functioning of Christian Men in Their Leadership Role in Context of Family 

and Church: A Qualitative Analysis.” Pharos Journal of Theology, 2023. 

https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.21. 

George Arthur Buttrick. “The Interpreter’s Bible (Amerika: Cathlic Biblical Association,). 86,” 

1952. 

Greenleaf, R. K. “Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and 

Greatness. Paulist Press,” 1977, 34. 

Hasan Susanto. Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid I, n.d. 

———. Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II, 2014. 

Heryanto. “The Challenge of Church Leaders with the Decline of Youth Spirituality during the 

Period of the Society 5.0 Revolution, Pharos Journal of Theology ISSN 2414-3324 Online 

Volume 106 Issue 1.Hlm 1-23,” 2025. 

Indrajaya, A., & Widianto, A. “Teologi Kepemimpinan Pelayan Dalam Perspektif Gereja 

Kontekstual Indonesia.” Jakarta Theological Publishing, 2024. 

Indrajaya, Adrian, and Alwi Widianto. “Teladan Kepemimpinan Yesus Kristus Dalam Narasi 

Injil Markus Dan Sumbangannya Bagi Kepemimpinan Secara Umum Dan Dalam Gereja.” 

Teologis-Relevan-Aplikatif-Cendikia-Kontekstual 3, no. 2 (2024): 90–118. 

https://doi.org/10.61660/track.v3i2.195. 

John H. Hayes & Carl R. Holladay. Pedoman Penafsiran Alkitab. BPK GunungMulia, 2006. 

John R. W. Stott, The Cross of Christ, ed. The Theology of Scripture as a Decisive Factor in 

Homiletical Theory and Methodology: A Comparative Analysis of David G. Buttrick and 

John R. W. Stott, n.d. 

ttps://www.proquest.com/openview/8e3ab28d640aebda49585d84e025f515/1?pq- 

origsite=gscholar&cbl=18750. 

Manado, LBH. LBH Manad (n.d.). 

Maria, H., et al. Transformasi Sosial Melalui Lensa Teologi: Memahami Peran Agama Dalam 

Mengatasi Ketimpangan Sosial Pada Konteks Kontemporer Kingdom.3.(2)Hlm. 108–121, 

n.d. 

Matthew Hendry. Tafsiran Matthew Hendry Injil Markus, n.d. 

Maxwell, J. C. “The 21 Irrefutable Laws of Leadership.” Thomas Nelson, 2007. 

http://www.proquest.com/openview/8e3ab28d640aebda49585d84e025f515/1?pq-


 

 

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025        

 

45  

Osborne, G. R. “The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to Biblical 

Interpretation (2nd Ed.).” InterVarsity Press, 2006. 

Peter Wongso. Theologi Penggembalaan Hlm. 27. Malang: Literatur SAAT, 2011. 

Ruth Schafer. Belajar Bahasa Yunani Koine. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2011. 

Schafer. Belajar Bahasa Yunani Koine. 173, n.d. 

Servant Leadership [25th Anniversary Edition]: A Journey into the Nature of ... Oleh Robert K. 

Greenleaf, n.d. 

https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=BQIsBQAAQBAJ&oi=fnd&pg=PT31&dq 

=Greenleaf,+R.+K.+(1977).+Servant+Leadership:+A+Journey+into+the+Nature+of+Legiti 

mate+Power+and+Greatness.+Paulist+Press.&ots=jNzCmocd0S&sig=- 

5J7nw3TVwWlldwTpdJSG2p40qc&redir_esc=. 

Sirait, J. E., Runesi, A., & Butarbutar, A. B. “Pembinaan Warga Gereja Melalui Manajemen 

Strategis: Studi Kasus Di HKBP Cikini Jakarta, Hlm 25-38.” Jurnal Teruna Bhakti, 2024. 

Situmorang, Alexander, Hendrikus Albrech Dimpudus, and Norma Eva Joane. “Kepemimpinan 

Transformatif Di Era Globalisasi Dan Aplikasinya Dalam Konteks Gereja.” TZEDAQA: 

Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 1, no. 1 (2025): 39–52. 

Situmorang, Sitor, and Yanto Paulus Hermanto. “Pola Kepemimpinan Musa: Meningkatkan 

Kualitas Pelayanan Gereja Di Era Digital.” CARAKA: Jurnal Teologi Biblika Dan Praktika 

5, no. 1 (2024): 15–29. https://doi.org/10.46348/car.v5i1.248. 

Stott, J. R. W. Basic Christian Leadership: Biblical Models of Church, Gospel and Ministry. 

InterVarsity Press., n.d. 

Stott, J. “Basic Christian Leadership : Biblibal Models of Church, Gospel and Ministry,” 2002. 

https://consensus.app/papers/basic-christian-leadership-biblibal-models-of-church- 

stott/3b47046c9c855dbfb99357f904428d31/. 

Susanto. , Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. 229, n.d. 

———. Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid I. 247, n.d. 

———. Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II., n.d. 

———. Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. 776, n.d. 

———. Perjanjian Baru Interlinier Yunani-Indonesia Jilid II. Hlm 184, n.d. 

Susanto, Schafer. “Belajar Bahasa Yunani Koine. 173,” n.d. 

“The 21 Irrefutable Laws of Leadership: Follow Them and People Will Follow You Oleh John 

C. Maxwell,” n.d. https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=p- 

NaVKOmmG4C&oi=fnd&pg=PP1&dq=Maxwell,+J.+C.+(2007).+The+21+Irrefutable+La 

ws+of+Leadership:+Follow+Them+and+People+Will+Follow+You.+Thomas+Nelson%3B 

+Willard,+D.+(1998).+The+Divine+Conspiracy:+Rediscovering+Our. 

Wright, N.T. Jesus and the Victory of God. Minneapolis: Fortress Press, 1996. 
 


