
Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025          

1 
 

 

I AND THOU 

Membangun Relasi Dialogis Antar Umat Beragama Dengan Model I and Thou 
 

1Nursintauli Febrianti Br Napitupulu, 2Manimpan Hutasoit 
1Sintanapitupulu30@gmai.com, 2manimpanhutasoit12@gmail.com 

 

Sekolah Tinggi Teologi Gereja Methodist Indonesia Bandar Baru 

 

ABSTRAK 

Artikel ini untuk membangun kesadaran umat beragama agar tidak bersifat ekslusif. Membangun relasi 

dialogis antar umat beragama dengan pendekatan I and Thou merupakan salah satu jawaban untuk menjawab 

permasalahan yang sering terjadi di tengah-tengah masyarakat majemuk, yang seringkali memicu 

permasalahan antar satu umat dengan umat lainnya. Dengan metode penelitian kualitatif, penulis akan fokus 

untuk melihat bagaimana I and Thou dapat menjawab permasalahan yang terjadi antar umat beragama yang 

sering mengklaim bahwa agamanya yang paling benar, sehingga agama orang lain salah dan tidak layak 

untuk dihargai. Dalam hal ini penulis memberikan sumbangsih teologi dari Roma 12: 10 “Hendaklah kamu 

saling mengasihi sebagai saudara dan saling mendahului dalam memberi hormat”. Roma 12:10 merupakan 

bagian dari perikop yang membahas tentang hidup sebagai umat percaya dalam komunitas Kristen 

Kata kunci: I and Thou, Relasi Dialogis, Umat Beragama 

 
I. PENDAHULUAN 

    1.1 Latar Belakang dan Konteks Permasalahan 

Indonesia adalah negara yang memiliki masyarakat majemuk yang tentu hal ini dapat menjadi warna 

sekaligus menjadi bencana bagi masyarakat itu sendiri. Kemajemukan yang ada di Indonesia dapat menjadi 

warna saat masyarakat yang majemuk itu dapat bersifat inklusif terhadap kemajemukan yang ada. 

Sebaliknya, kemajemukan dapat menjadi bencana apabila masyarakat yang majemuk itu bersifat ekslusif 

terhadap kemajemukan-kemajemukan yang ada, terutama dalam hal beragama. Penulis mengutip dari buku 

yang ditulis oleh Charles Kimbal “Kala Agama jadi Bencana” yang menyatakan bahwa kata agama 

menampilkan gambaran perilaku destruktif1 atau bahkan menjengkelkan, terkadang asumsi tentang agama 

kini meliputi tindak kekerasan yang berakar pada intoleransi atau penyalahgunaan kekuasaan. Secara sadar 

atau tidak sadar kita telah bergulat dengan masalah pluralisme yang pada tingkat tertentu menyadari bahwa 

agama merupakan unsur kehidupan manusia yang kompleks.2 Ekslusifisme beragama menimbulkan masalah 

antar umat beragama, perbedaan yang ada menimbulkan persoalan antar umat beragama, karena kekerasan 

dipilih sebaga cara untuk menyelesaikan perbedaan, namun kekerasan tentu tidak akan pernah mampu 

menyelesaikan persoalan. Itu sebabnya kekerasan adalah pilihan terburuk dan sama sekali tidak manusiawi 

dalam mengatasi persoalan perbedaan di tengah-tengah masyarakat yang majemuk.3 

Hermeneutik terhadap kitab suci dan pendekatan indoktrinasi bisa menimbulkan ekslusifitas 

beragama. Keberagamaan kita umumnya sangat menekankan aspek ritual-seremonial maka seharusnya harus 

ada keseimbangan antar kedua aspek ritual dan seremonial itu. Ketika aspek ritual yang sangat diutamakan, 

maka yang diutamakan adalah simbol-simbol. Ketika yang diutamakan adalah simbol-simbol, maka yang 

muncul adalah identitas kultural primordialnya, bukan pada identitas spiritualnya. Ketika yang dikedepankan 

identitas kultural atau simbol-simbol, maka yang muncul adalah kekerasan dan ketika yang muncul adalah 

kekerasan, maka agama hanya menjadi beban bukan menjadi berkah dan Rahmat4. Penafsiran-penafsiran 

yang salah itulah yang sering terjadi pada antar umat beragama. Dalam hal ini masalah ekslusifitas beragama 

sering menimbulkan masalah antar umat beragama karena ada klaim kebenaran abslout, ketika suatu 

kelompok agama menganggap hanya ajaran mereka yang benar sepenuhnya, hal ini dapat menciptakan sikap 

superioritas dan merendahkan kepercayaan lain. Pandangan “hanya kami yang benar” membuat dialog dan 

                                                           
1 Bersifat destruksi dalam artian merusak, memusnahkan, atau menghancurkan. 
2 Charles Kimball, Kala Agama Jadi Bencana, (Bandung: Mizan Publika, 2008), 25-26. 
3 H. Schuman, Dialog Antar Umat Beragama, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008),xiv. 
4 H. Schuman, Dialog Antar Umat Beragama, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008),xv. 

mailto:Sintanapitupulu30@gmai.com
mailto:manimpanhutasoit12@gmail.com


Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025          

2 
 

saling pengertian menjadi sulit. Selain itu, masalah penolakan terhadap pluralisme juga seringkali menolak 

keberadaan agama lain dalam ruang publik yang sama, ini dapat menimbulkan konflik. Karena kesalahan 

hermeneutik terhadap kitab suci sehingga seringkali muncul gerakan fundamentalis yang berdamak pada 

keyakinan agamanya sendiri. Gerakan fundamentalismepun memandang bahwa hanya ada satu agama yang 

benar, sedangkan paham atau ajaran lain adalah salah. Dalam hal ini, pluralisme dianggap sebagai ancaman. 

Akibatnya, terjadi tindakan kekerasan, karena dalam pandangan mereka hanya ada satu kebenaran mutlak 

sedangkan yang lain adalah salah. Gerakan fundamentalisme ini seringkali muncul karena adanya penafsiran 

represif atas nama Tuhan atau kitab suci.5 

Praktik yang dilakukan oleh sebagian umat beragama tidak sesuai dengan implementasi nilai-nilai 

yang diajarkan oleh agamanya sehingga menimbulkan masalah antar umat beragama. Apabila orang-orang 

bisa mempraktikkan agama sesuai dengan apa yang diajarkan oleh agamanya maka dia akan menemukan 

bahwa tidak ada agama yang salah. Semua agama adalah benar seturut ukuran-ukuranya sendiri, tetapi 

terkadang yang salah adalah umat yang tidak mengerti apa nilai-nilai yang diajarkan oleh agamanya sendiri.6 

Sesungguhnya tidak ada agama yang salah dan mengajarkan permusuhan. Seandainya ada penyelewengan 

dalam beragama, sesungguhnya itu merupakan penyalahtafsiran dari pihak tertentu saja sehingga tidak dapat 

melakukan ajaran yang sebenarnya diajarkan oleh agamanya sendiri.7 

 

II. Martin Buber (Tokoh I and Thou) 

Martin Buber lahir 08 Februari 1878 (meninggal 13 Juni 1965). Buber lahir dari pasangan suami istri 

Carl Buber dan Elise Buber; dia menuntut Pendidikan  di University of Vienna, Humboldt University of 

Berlin, Leipzig University, University of Zurich.  

Martin Buber Adalah seorang penulis, cendekiawan, penerjemah sastra, aktivis politik yang 

produktif. Tulisannya kebanyakan dalam bahasa Jerman dan Ibrani. Berkisar dari mistisisme Yahudi hingga 

filsafat sosial, studi biblika, fenomenologi agama, antropologi filosofis, pendidikan, politik, dan seni. Karya 

filsafatnya yang paling terkenal adalah buku singkat namun berpengaruh, I and Thou (1923), yang 

membahas hubungan kita dengan orang lain sebagai dua hal. Relasi “I-it” berlaku antara subjek dan objek 

pemikiran dan tindakan, sementara relasi “I-Thou” muncul dalam pertemuan antar subjek dan objek yang 

melampaui jangkauan relasi subjek-objek Descartes. Meskipun awalnya direncanakan sebagai prolegomena 

fenomenologi agama, I and Thou terbukti berpengaruh juga di bidang yang lain, termasuk filsafat 

pendidikan.8  

Salah satu filsuf yang menjelaskan konsep diri adalah Matin Buber. Martin Buber merupakan filsuf 

Jerman kelahiran Austria yang terkenal dengan filsafat dialognya, sebuah pemikiran eksistensialisme yang 

berpusat pada pembedaan antara relasi “Aku-itu” dan “Aku-Engkau”. Martin Buber (1878-1965) 

menjelaskan, relasi dengan sesuatu di luar dirinya yang berada di kosmos. Namun relasi manusia tidak hanya 

terkait dengan segala yang berada di dalam kosmos tetapi juga Sang Pencipta yang melampaui segala sesuatu 

yang ada di dalam kosmos, artinya ia menggambarkan bahwa manusia memiliki dua dimensi relasi yang 

tidak terpisahkan yaitu, relasi horizontal dengan sesama makhluk di dalam kosmos (I-Thou) dengan manusia, 

alam, dan ciptaan lainnya) dan relasi vertikal dengan “Du yang Kekal” (Eternal Thou), Sang Pencipta yang 

transenden melampaui segala yang ada di dunia, di mana kedua dimensi ini saling memperkaya dan 

memberikan makna spiritual yang utuh pada eksistensi manusia. Oleh karena itu, Martin Buber 

mengklasifikasikan jenis relasi dalam hidup manusia menjadi tiga antara lain: Relasi pertama, relasi antara 

“aku-sesuatu” (I-it). Relasi yang kedua ialah relasi antara “aku-engkau” (I-thou). Relasi ketiga ialah relasi 

antara “aku-Engkau Absolut” (I-Eternal Thou). Ketiga jenis relasi ini tidak dapat dipisahkan dalam 

kehidupan manusia. Manusia tidak dapat menolak salah satu pola relasi. Bagi Martin Buber, manusia 

hendaknya bijak dalam menyikapi pola relasi yang senantiasa melekat dalam hidup manusia. Perlu dipahami 

bahwa I-It tidak buruk atau harus dihindari, I-It adalah kebutuhan eksistensial manusia untuk bertahan hidup 

dan berfungsi dalam masyarakat. Yang menjadi masalah adalah ketika I-It mendominasi dan menggantikan I-

Thou secara total, sehingga manusia kehilangan dimensi dialogis dan spiritual dalam hidupnya, Buber 

menekankan bahwa keseimbangan antara I-It dan I-Thou adalah kunci kehidupan yang utuh dan autentik 9  

Karya Buber yang paling terkenal adalah filosofi pendek “I and Thou” (1923), yang prinsip-prinsip 

dasarnya ia modifikasi, tetapi tidak pernah ia tinggalkan. Kita adalah makhluk yang dapat memasuki 

                                                           
5 Indriana Kartini, DKK, Demokrasi dan Fundamentalisme Agama, (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2015), 29-30. 
6 Bernard Raho, Sosiologi Agama, (Yogyakarta, Ledalero, 2019), 97. 
7 Yulia Djahir, Suplemen Buku Ajar Pendidikan Pancasila,(Yogyakarta: Deepublish, 2012), 36. 
8 https://plato.stanford.edu/entries/buber/. Diakses kembali 17 Desember 2025 
9 Hamidulloh Ibda, Filsafat Umum, (Plukaran: CV.Kataba Group, 2018), 85. 

https://plato.stanford.edu/entries/buber/


Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025          

3 
 

hubungan dialogis tidak hanya dengan sesama manusia, tetapi juga dengan makhluk hidup lainnya. Seperti 

dengan hewan, pohon, atau dengan Tuhan Yang Maha Esa. I and Thou pertama kali diterjemahkan dalam 

bahasa Inggris pada tahun 1937 oleh Ronald Gregor Smith dan kemudian oleh Walter Kaufinan.10  

 

2.1 Latar Belakang I and Thou 

Martin Buber, filsuf eksistensialisme yang menerangkan bahwa nilai eksistensi manusia bukanlah 

persoalan murni individualis semata, ia menegaskan bahwa nilai dan makna eksistens manusia hanya dapat 

ditemukan melalui relasi autentik dengan yang lain baik dengan sesama manusia (I-Thou) maupun dengan 

Yang Transenden (Eternal-Thou). Martin Buber menggunakan tolak ukur ang berbeda dengan filsuf 

eksistensialisme sebelumnya, seperti Spren Kierkegaard dan Friedrich Nietzsche, dalam pemahaman kita 

mengenai nilai eksistensi manusia yaitu relasi. Latar belakang Martin Buber sebagai seorang keturunan 

Yahudi, yang harus melewati masa perang dunia kedua, memengaruhi pemikiran filosofisnya terhadap 

hubungan relasi yang dialami manusia terjadi. Pembantaian keturunan oleh Nazi dianggap Martin Buber 

sebagai kurangnya kedalaman relasi manusia.11 

Relasi dalam kehidupan manusia diartikan oleh Martin Buber menjadi dua realm, yang bisa digambarkan 

dengan kata I – It dan I – Thou. Dua hubungan relasi tersebut merupakan hubungan yang berbeda secara 

radikal. Relasi pada I – It merupakan relasi dimana subjek atau I mengobjektifikasi yang lain menjadi It, 

dengan cara I menggunakan persepsi, pengalaman, dan pendefinisian terhadap It yang memiliki suatu tujuan 

atau means tertentu terhadap yang lain, dan secara tersirat kita telah memiliki konsep pandangan dan 

tendensi terhadap objek tersebut, sehingga relasi tersebut sudah dapat dipastikan tidak seutuhnya, 

karena I menyadari yang berelasi dengannya dengan batasan - batasan tersebut, dan mengetahui whole 

being yang lain adalah suatu yang tak dimungkinkan dalam relasi ini. Relasi selanjutnya berupa relasi I –

Thou, di sini relasi berhasil menghilangkan batasan dalam I - It yang terbatas, dan memberikan ruang pada 

bentuk relasi baru yang bersifat openness (keterbukaan), direct (langsung), dan present (kekinian). Martin 

Buber meyakini, bahwa hal ini mengijinkan sang I untuk berelasi dengan yang lain secara whole being 

(seluruh keberadaan), dan berakhir pada sang I menyadari eksistensinya dikarenakan relasi yang dalam 

tersebut. 

Dalam hubungan relasional tersebut, baik I - It dan I - Thou, tidak dibatasi dengan hubungan dimana 

subjek harus setara dengan yang berelasi dengannya, dalam hal ini manusia, tetapi bisa juga dengan yang 

lain, seperti hubungan relasional dengan alam, Tuhan, hewan, dan lain sebagainya. Pada kali ini penulis akan 

membahas bagaimana hubungan relasional terjadi dengan being yang berbeda, yaitu membahas relasi antara 

pohon dan manusia, dengan menggunakan konsep I - It dengan I - Thou seperti yang dicontohkan Martin 

Buber12Aku-Engkau merupakan suatu relasi subjek terhadap subjek. Di dalam relasi Aku-Engkau, manusia 

menyadari sesamanya sebagai pemilik suatu kesatuan eksistensi. Di dalam relasi ini, manusia tidak 

mengalami sesamanya yang lain sebagai pemilik sifat-sifat spesifik yang terpisah, melainkan 

mengikutsertakan seluruh eksistensi sesamanya tersebut di dalam dialog. Di dalam relasi ini, di sisi lain 

setiap manusia mengalami sesamanya yang lain sebagai pemilik sifat-sifat khusus yang terpisah dan 

memandang dirinya sebagai bagian dari dunia yang terdiri dari benda-benda.13 

 

2.2 Ide Pokok 

Martin Buber memercayai, bahwa relasi I-Thou merupakan relasi yang mutual dan merupakan puncak 

relasi yang harus ditempuh manusia untuk mencapai eksistensinya. I – Thou mengijinkan tak hanya satu arah 

memandang yang lain tetapi juga menerima yang lain untuk menunjukkan beingnya terhadap kita.14 Martin 

Buber memerkaya pemahaan dialogis dengan meletakkan dasar dalam relasi sosial. Ia membedakan dua 

bentuk relasi dalam dunia manusia, yakni relasi “Aku-Engkau” dan relasi “Aku-Itu”. Dalam hubungan “Aku-

Engkau” manusia membentuk persona yang lain. Ia menempatkan diri dihadapan orang lain sebagai pribadi, 

karena orang lain adalah bagian dari dirinya. Sebaliknya orang lain ditempatkan sebagai bagian dari 

perwujudan pribadinya15 

“Engkau” mengandung makna bahwa setiap orang memiliki posisi yang sama dengan “aku”. “Aku” 

menjadi “aku” karena “engkau”, dan “engkau” menjadi “engkau” karena “aku”. Karena itulah “aku’ tidak 

                                                           
10 https://plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025 
11 https://plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025 
12 https://plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025 
13 Hamidulloh Ibda, Filsafat Umum, (Plukaran: CV.Kataba Group, 2018), 86. 
14 https://plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025 
15 Kasdin Sihotang, Filsafat Manusia, (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018), 47. 

https://plato.stanford.edu/entries/buber/
https://plato.stanford.edu/entries/buber/
https://plato.stanford.edu/entries/buber/
https://plato.stanford.edu/entries/buber/


Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025          

4 
 

mungkin menjadikan orang lain sebagai objek baginya. “Engkau” merupakan pengungkapan sapaan 

kehangatan pada orang lain. Makna pribadi “aku” ada pada penghayatan kehadiran orang lain dalam dirinya 

sebagai “engkau”. Selain itu, “aku” menunjukkan cinta pada “engkau”, karena “engkau” memiliki arti 

penting dalam membentuk pribadinya. “Aku” dan “engkau” selalu hidup dalam dialog. Hubungan keduanya 

bersifat dua arah. Suatu saat orang lain adalah menjadi “engkau” bagi “aku”. Di saat lain saat “aku” menjadi 

“engkau” bagi “aku” yang lain. Perspektif dialogis ini menurut Martin Buber memberikan makna bagi 

pribadi manusia. Dalam relasi ini setiap pribadi menghadirkan diri bagi orang lain, dan mengakui kehadiran 

orang lain dalam dirinya. Karena itu bagi Martin Buber kehadiran memiliki nilai penting dalam membangun 

relasi interpersonal.16 

 

2.3 Tujuan  

Tujuan dari relasi I-Thou adalah relasi yang bersifat mutual. Inilah relasi terdalam yang mampu 

dipahami manusia dalam bentuk relasi terhadap yang lain. Relasi yang tidak mengobjektifkan yang lain, dan 

mampu melampaui batasan pemahaman awal yang bersifat terbatas. Kita menyadari bahwa relasi tersebut 

akan bersifat eksklusif terhadap hubungan tersebut, dimana relasi tersebut didapatkan dari berbaginya I-Thou 

dalam ruang dan waktu yang sama, I masuk untuk menjalani relasinya terhadap Thou dan hanya ada I-Thou 

dalam relasi ini, tidak ada yang lain. I menerima relasinya terhadap Thou, relasi inilah yang mengijinkan 

manusia mencapai tahap eksistensinya dengan memahami yang lain secara whole being.17 Menurut Martin 

Buber yang membentuk pribadi manusia sesungguhnya adalah relasi “Aku-Engkau”, karena didalam model 

hubungan ini keunikan setiap individu mendapat perhatian. Setiap orang mengakui siapa saja yang 

dijumpainya sebagai subjek yang sama dengan dirinya. Ia juga sadar bahwa hanya dengan subjek yang lain 

ia menjadi aku. Dalam relasi ini, ada pengakuan keunikan setiap pribadi18. 

III. Konflik Agama di Indonesia 

Dalam hal ini penulis akan melihat bahwa banyak sekali konflik agama yang terjadi di Indonesia dimana 

misalnya konflik Aceh (1976-2005); konflik Poso (1998-2007); konflik Maluku (1999- 2002); konflik 

Sampit (2001); konflik Papua (1969-sekarang). Agama yang satu menganggap agama yang lain adalah 

musuh dari agamanya. Hal ini membuat situasi keagamaan yang ada di Indonesia menjadi sangat rusuh dan 

kacau. Sebenarnya bukan agama yang menjadi masalah, tetapi orang-orang yang menganggap bahwa dirinya 

dan apa yang dianutnya yang paling benarlah yang membuat suatu perdebatan atau konflik yang sering 

terjadi di negara Indonesia ini. Konflik agama yang baru saja terjadi pada tanggal 28 Juli 2025, yaitu 

pembubaran rumah ibadah di Padang dan dari kejadian itu dua anak menjadi korban dan terluka. Dari 

informasi yang dihimpun, insiden tersebut terjadi saat umat Kristen jemaat GKSI sedang menggelar ibadah 

dan kegiatan pendidikan agama. Sekelompok warga kemudian mendatangi rumah doa dan meminta kegiatan 

tersebut dihentikan secara paksa. Penyerangan disertai perusakan terjadi sekitar pukul 16:00 WIB, saat 

puluhan anak sedang belajar agama Kristen di rumah doa tersebut. Rumah doa itu memang didirikan untuk 

pembelajaran agama Kristen, mengingat sekolah negeri di sekitarnya tidak menyediakan pengajaran agama 

Kristen. Akibat kejadian tersebut, dua anak berusia 11 dan 9 tahun mengalami luka diduga karena dipukul 

massa. Selain itu, puluhan anak dan jemaat lainnya panik dan berlarian keluar dari rumah doa sambil 

menangis histeris. Perwakilan jemaat GKSI, pendeta Dachi mengatakan, insiden bermula dari 

kesalahpahaman warga terhadap fungsi bangunan tersebut. Menurutnya, rumah itu bukan gereja, melainkan 

tempat pendidikan agama anak-anak Kristen. Sebagian warga menganggap rumah tempat pendidikan agama 

bagi anak-anak Kristen yang kita bina ini adalah gereja padahal bukan, “kata pak Dachi”.19 

Menurut penulis, konflik ini terjadi akibat beberapa oknum yang beragama mengklain bahwa hanya apa 

yang dilakukan oleh agamanya yang paling benar, sementara yang dilakukan oleh agama lain itu salah 

bahkan tidak boleh dilakukan. Konflik yang terjadi di atas menunjukkan kemirisan atas toleransi umat 

beragama yang ada di Indonesia ini. Padahal seharusnya kita menyadari bahwa tidak hanya ada agama yang 

kita miliki di Indonesia namun ada banyak agama yang di luar dari diri kita itu. Masalah tentang konflik 

keagamaan yang terjadi di Indonesia ini menurut penulis haruslah diberikan perhatian khusus, agar tidak ada 

lagi korban-korban yang tersakiti karena klaim-klaim yang berlebihan atas dirinya dan agamanya. Maka 

perlu untuk memahami dan mencari solusi dengan kekacauan-kekacauan yang sering terjadi antar umat 

beragama dan menurut penulis solusi untuk mengatasi konflik itu adalah harus memahami model relasi 

                                                           
16 Kasdin Sihotang, Filsafat Manusia, (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018), 47. 
17 https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html (diakses 13 September 2025) 
18 Kasdin Sihotang, Filsafat Manusia, (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018), 48. 
19 https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka 

(diakses 13 September 2025) 

https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html
https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka


Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025          

5 
 

dialogis yang relevan untuk itu, maka model yang relevan adalah dengan menggunakan pendekatan I and 

Thou dalam kehidupan bermasyarakat yang plural ini. 

 

3.1 Membangun Relasi Dialogis Antar Umat Beragama Dengan Model I and Thou 

Dialog adalah cara untuk saling mengenal dengan lebih baik sehingga berbagai prasangka dan salah 

paham berkurang. Namun, dengan tujuan dialog ketika ingin mencapai peningkatan kesediaan untuk 

bertoleransi hanya dapat berhasil ketika kita sadar bahwa dialog yang sungguh-sungguh bertolak dari sikap 

hormat terhadap keutuhan setiap peserta dialog dan menghormati dalam kehadirannya.20 Relasi dialogis antar 

umat beragama merupakan upaya membangun komunikasi autentik yang saling menghargai di antara 

pengikut agama yang berbeda. Salah satu model yang relevan untuk memahami hal ini adalah konsep “I and 

Thou” (Aku-Engkau) dari filsuf jerman Martin Buber yang menekankan pentingnya pertemuan sejati antar 

manusia sebagai dasar dialog yang bermakna. Untuk membangun relasi dialogis yang bermakna, umat 

beragama perlu bertransisi dari pola I-It menuju I-Thou. Ini berarti tidak lagi memandang penganut agama 

lain sebagai objek yang harus dimenangkan atau dikalahkan dalam debat agama, melainkan sebagai partner 

dialog yang memiliki kepercayaan dan pengalaman spiritual yang autentik. Dialog autentik menuntut setiap 

pihak hadir sepenuhnya dengan pikiran, hati, dan jiwa bukan sekedar dengan mulut. Kerendahan hati untuk 

mendengarkan cerita, nilai-nilai, adalah mitra dialog yang menjadi kunci utama. 

Menurut penulis dengan menerapkan model “I and Thou” Buber, dialog antar umat beragama menjadi 

lebih bermakna bukan sekedar pertukaran informasi atau debat, tetapi pertemuan sejati antara dua pribadi 

yang saling mengakui martabat dan keunikan spiritual masing-masing. Dalam konteks masyarakat plural 

Indonesia khususnya, pendekatan dialogis ini sangat relevan sebagai alternatif mengatasi konflik keagamaan 

dan membangun harmoni sosial yang berkelanjutan. Maka, seperti yang ditulis oleh Hazrat Inayat Khan 

dalam bukunya yang mengatakan bahwa, perdebatan Aku benar dan Kamu Salah dalam jalan agama tidaklah 

diperlukan. Kita tidak tahu apa yang ada dalam hati seorang manusia. Dari luar dia bisa tampak sebagai 

Yahudi, Nasrani, Muslim, atau Budha, namun kita bukanlah hakim untuk agamanya, karena setiap jiwa 

memiliki agama khusus untuk dirinya sendiri, dan tidak ada orang lain yang mempunyai hak untuk menilai 

agamanya. Maka sikap toleran jika dikembangkan akan membawa persaudaraan yang merupakan inti dari 

agama dan merupakan harapan masa sekarang.21 Maka menurut penulis relasi dialog dengan model I and 

Thou adalah pilihan yang tepat untuk dikembangkan dan dipahami kepada semua umat beragama agar tidak 

mudah mencela agama lain. Karena setiap orang memiliki hak dan pilihan untuk agama dan menghidupi 

agamanya masing-masing. 

 

Refleksi Teologis 

Refleksi teologis yang ditawarkan oleh penulis adalah dari kitab Roma 12: 10 “Hendaklah kamu saling 

mengasihi sebagai saudara dan saling mendahului dalam memberi hormat”. Roma 12:10 merupakan bagian 

dari perikop yang membahas tentang hidup sebagai umat percaya dalam komunitas Kristen. Dalam konteks 

surat Roma yang lebih luas, Paulus memberikan petunjuk praktis tentang bagaimana kehidupan iman 

seharusnya diwujudkan dalam hubungan antar manusia. Ayat ini, khususnya berbicara tentang dua dimensi 

penting: kasih yang tulus dalam persaudaraan dan sikap saling menghormati. 

Frasa "saling mengasihi sebagai saudara" menunjukkan hubungan yang didasarkan pada ikatan keluarga 

rohani. Istilah Yunani yang digunakan di sini adalah philadelphia, yang mengacu pada kasih persaudaran 

yang mendalam dan autentik. Ini bukan sekadar perasaan emosional yang dangkal, tetapi komitmen yang 

kuat untuk memerlakukan sesama percaya dengan kehangatan, kepedulian, dan loyalitas yang sama seperti 

terhadap keluarga sendiri. Frasa kedua, "saling mendahului dalam memberi hormat," menggunakan kata 

Yunani yang berarti penghargaan, kehormatan, dan martabat. Ungkapan "mendahului" atau "mengutamakan" 

menunjukkan kerelaan untuk memberikan posisi kehormatan kepada orang lain terlebih dahulu, bahkan 

sebelum menuntut penghargaan bagi diri sendiri. Ini mencerminkan nilai kerendahhatian. 

Maka, ketika ayat ini dipahami dalam konteks toleransi keagamaan, beberapa prinsip penting muncul: 

a. Pertama, penghargaan terhadap martabat manusia. Roma 12:10 mengajarkan bahwa setiap orang 

memiliki nilai dan martabat yang harus dihormati. Dalam konteks pluralisme keagamaan, prinsip ini 

berarti kita harus mengakui bahwa setiap individu, terlepas dari latar belakang keagamaannya, 

memiliki hak untuk dihargai dan dihormati sebagai manusia. Toleransi keagamaan bukan semata 

tentang membiarkan orang berbeda keyakinan, tetapi secara aktif memberikan hormat kepada 

mereka. 

                                                           
20 Olaf Herbert Schuman, Agama dalam dialog, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1999), 45. 
21 Hizrat Inayat Khan, Kesatuan Ideal Agama-Agama, (Yogyakarta: Putra Langit, 2003), 11-12. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025          

6 
 

b. Kedua, kasih yang melampaui batas. Meskipun konteks asli Roma 12:10 merujuk pada komunitas 

orang percaya, prinsip kasih persaudaran yang diperkenalkan dapat diperluas. Ajaran Kristus sendiri, 

khususnya dalam parable (perumpamaan) tentang orang Samaria yang murah hati (lih. Luk. 1025-

37), menunjukkan bahwa kasih tidak dibatasi oleh garis-garis keagamaan atau etnis. Toleransi 

keagamaan memerlukan pengembangan kemampuan untuk melihat kemanusiaan bersama dan 

mengekspresikan kasih bahkan kepada mereka yang berbeda keyakinan. 

c. Ketiga, kesederajatan dalam kehormatan. Frasa "saling mendahului dalam memberi hormat" 

menunjukkan dinamika egalitarian. Tidak ada hierarki yang melekat di dalamnya siapa pun tidak 

dianggap lebih layak untuk dihormati daripada yang lain. Dalam konteks keagamaan yang beragam, 

ini mengimplikasikan bahwa tidak ada agama atau individu yang secara inheren memiliki hak untuk 

mengalahkan atau meremehkan yang lain. Sebaliknya, ada undangan untuk saling menghargai 

perspektif dan keberadaan masing-masing. 

 

5.1 Kesimpulan 

Konsep I and Thou sebagai model relasi dialogis yang dikembangkan oleh Martin Buber 

menawarkan perspektif transformatif dalam memahami hubungan antar manusia. Model relasi 

dialogis Martin Buber I-Thou ini sangat relevan dan strategis di Indonesia sebagai negara majemuk 

dengan keberagamaan agama yang kaya menghadapi tantangan serius dalam membangun relasi antar 

umat beragama, termasuk dalam mengatasi konflik keagamaan. Berkenaan dengan ini, di dalam 

upaya mengembangkan kesadaran dialogis  diperlukan pendekatan hermeneutika yang lebih inklusif 

dan kontekstual terhadap kitab suci dengan mengedepankan nilai-nilai ajaran agama. Kemudian 

perlu ada kesadaran kolekif untuk menolak gerakan fundamentalisme yang mengklaim kebenaran 

mutlak dan memandang agama lain sebagai ancaman. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Djahir, Yulia. Suplemen Buku Ajar Pendidikan Pancasila. Yogyakarta: Deepublish, 2012. 

Ibda, Hamidulloh. Filsafat Umum. Plukaran: CV. Kataba Group, 2018. 

Inayat Khan, Hizrat. Kesatuan Ideal Agama-Agama. Yogyakarta: Putra Langit, 2003. 

Kartini, Indriana, dkk. Demokrasi dan Fundamentalisme Agama. Yogyakarta: Penerbit Andi, 2015. 

Kimball, Charles. Kala Agama Jadi Bencana. Bandung: Mizan Publika, 2008. 

Raho, Bernard. Sosiologi Agama. Yogyakarta: Ledalero, 2019. 

Schuman, H. Dialog Antar Umat Beragama. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008. 

Schuman, Olaf Herbert. Agama dalam Dialog. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1999. 

Sihotang, Kasdin. Filsafat Manusia. Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018. 

 

Sumber Internet 

"Kronologi Lengkap Pembubaran Rumah Ibadah di Padang, 2 Anak Luka-Luka." iNews.id (diakses  

13 September 2025) https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-

rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka 

"Martin Buber." Ruang Kosong Adam. (diakses September 2025) 

https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html 

Stanford Encyclopedia of Philosophy. "Buber." (diakses 12 September 2025) 

https://plato.stanford.edu/entries/buber/ 

 

 

 

 

 

 

https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka
https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka
https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html
https://plato.stanford.edu/entries/buber/

