Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025

I AND THOU
Membangun Relasi Dialogis Antar Umat Beragama Dengan Model I and Thou

"Nursintauli Febrianti Br Napitupulu, Manimpan Hutasoit
'Sintanapitupulu30@gmai.com, *manimpanhutasoit12@gmail.com

Sekolah Tinggi Teologi Gereja Methodist Indonesia Bandar Baru

ABSTRAK

Artikel ini untuk membangun kesadaran umat beragama agar tidak bersifat ekslusif. Membangun relasi
dialogis antar umat beragama dengan pendekatan / and Thou merupakan salah satu jawaban untuk menjawab
permasalahan yang sering terjadi di tengah-tengah masyarakat majemuk, yang seringkali memicu
permasalahan antar satu umat dengan umat lainnya. Dengan metode penelitian kualitatif, penulis akan fokus
untuk melihat bagaimana 7/ and Thou dapat menjawab permasalahan yang terjadi antar umat beragama yang
sering mengklaim bahwa agamanya yang paling benar, sehingga agama orang lain salah dan tidak layak
untuk dihargai. Dalam hal ini penulis memberikan sumbangsih teologi dari Roma 12: 10 “Hendaklah kamu
saling mengasihi sebagai saudara dan saling mendahului dalam memberi hormat”. Roma 12:10 merupakan
bagian dari perikop yang membahas tentang hidup sebagai umat percaya dalam komunitas Kristen

Kata kunci: I and Thou, Relasi Dialogis, Umat Beragama

I. PENDAHULUAN
1.1 Latar Belakang dan Konteks Permasalahan

Indonesia adalah negara yang memiliki masyarakat majemuk yang tentu hal ini dapat menjadi warna
sekaligus menjadi bencana bagi masyarakat itu sendiri. Kemajemukan yang ada di Indonesia dapat menjadi
warna saat masyarakat yang majemuk itu dapat bersifat inklusif terhadap kemajemukan yang ada.
Sebaliknya, kemajemukan dapat menjadi bencana apabila masyarakat yang majemuk itu bersifat ekslusif
terhadap kemajemukan-kemajemukan yang ada, terutama dalam hal beragama. Penulis mengutip dari buku
yang ditulis oleh Charles Kimbal “Kala Agama jadi Bencana” yang menyatakan bahwa kata agama
menampilkan gambaran perilaku destruktif* atau bahkan menjengkelkan, terkadang asumsi tentang agama
kini meliputi tindak kekerasan yang berakar pada intoleransi atau penyalahgunaan kekuasaan. Secara sadar
atau tidak sadar kita telah bergulat dengan masalah pluralisme yang pada tingkat tertentu menyadari bahwa
agama merupakan unsur kehidupan manusia yang kompleks.? Ekslusifisme beragama menimbulkan masalah
antar umat beragama, perbedaan yang ada menimbulkan persoalan antar umat beragama, karena kekerasan
dipilih sebaga cara untuk menyelesaikan perbedaan, namun kekerasan tentu tidak akan pernah mampu
menyelesaikan persoalan. Itu sebabnya kekerasan adalah pilihan terburuk dan sama sekali tidak manusiawi
dalam mengatasi persoalan perbedaan di tengah-tengah masyarakat yang majemuk.?

Hermeneutik terhadap kitab suci dan pendekatan indoktrinasi bisa menimbulkan ekslusifitas
beragama. Keberagamaan kita umumnya sangat menekankan aspek ritual-seremonial maka seharusnya harus
ada keseimbangan antar kedua aspek ritual dan seremonial itu. Ketika aspek ritual yang sangat diutamakan,
maka yang diutamakan adalah simbol-simbol. Ketika yang diutamakan adalah simbol-simbol, maka yang
muncul adalah identitas kultural primordialnya, bukan pada identitas spiritualnya. Ketika yang dikedepankan
identitas kultural atau simbol-simbol, maka yang muncul adalah kekerasan dan ketika yang muncul adalah
kekerasan, maka agama hanya menjadi beban bukan menjadi berkah dan Rahmat®. Penafsiran-penafsiran
yang salah itulah yang sering terjadi pada antar umat beragama. Dalam hal ini masalah ekslusifitas beragama
sering menimbulkan masalah antar umat beragama karena ada klaim kebenaran abslout, ketika suatu
kelompok agama menganggap hanya ajaran mereka yang benar sepenuhnya, hal ini dapat menciptakan sikap
superioritas dan merendahkan kepercayaan lain. Pandangan “hanya kami yang benar” membuat dialog dan

! Bersifat destruksi dalam artian merusak, memusnahkan, atau menghancurkan.

2 Charles Kimball, Kala Agama Jadi Bencana, (Bandung: Mizan Publika, 2008), 25-26.

3 H. Schuman, Dialog Antar Umat Beragama, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008),xiv.

4 H. Schuman, Dialog Antar Umat Beragama, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008),xv.
1


mailto:Sintanapitupulu30@gmai.com
mailto:manimpanhutasoit12@gmail.com

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025

saling pengertian menjadi sulit. Selain itu, masalah penolakan terhadap pluralisme juga seringkali menolak
keberadaan agama lain dalam ruang publik yang sama, ini dapat menimbulkan konflik. Karena kesalahan
hermeneutik terhadap kitab suci sehingga seringkali muncul gerakan fundamentalis yang berdamak pada
keyakinan agamanya sendiri. Gerakan fundamentalismepun memandang bahwa hanya ada satu agama yang
benar, sedangkan paham atau ajaran lain adalah salah. Dalam hal ini, pluralisme dianggap sebagai ancaman.
Akibatnya, terjadi tindakan kekerasan, karena dalam pandangan mereka hanya ada satu kebenaran mutlak
sedangkan yang lain adalah salah. Gerakan fundamentalisme ini seringkali muncul karena adanya penafsiran
represif atas nama Tuhan atau kitab suci.®

Praktik yang dilakukan oleh sebagian umat beragama tidak sesuai dengan implementasi nilai-nilai
yang diajarkan oleh agamanya sehingga menimbulkan masalah antar umat beragama. Apabila orang-orang
bisa mempraktikkan agama sesuai dengan apa yang diajarkan oleh agamanya maka dia akan menemukan
bahwa tidak ada agama yang salah. Semua agama adalah benar seturut ukuran-ukuranya sendiri, tetapi
terkadang yang salah adalah umat yang tidak mengerti apa nilai-nilai yang diajarkan oleh agamanya sendiri.
Sesungguhnya tidak ada agama yang salah dan mengajarkan permusuhan. Seandainya ada penyelewengan
dalam beragama, sesungguhnya itu merupakan penyalahtafsiran dari pihak tertentu saja sehingga tidak dapat
melakukan ajaran yang sebenarnya diajarkan oleh agamanya sendiri.’

I1. Martin Buber (Tokoh I and Thou)

Martin Buber lahir 08 Februari 1878 (meninggal 13 Juni 1965). Buber lahir dari pasangan suami istri
Carl Buber dan Elise Buber; dia menuntut Pendidikan ~ di University of Vienna, Humboldt University of
Berlin, Leipzig University, University of Zurich.

Martin Buber Adalah seorang penulis, cendekiawan, penerjemah sastra, aktivis politik yang
produktif. Tulisannya kebanyakan dalam bahasa Jerman dan Ibrani. Berkisar dari mistisisme Yahudi hingga
filsafat sosial, studi biblika, fenomenologi agama, antropologi filosofis, pendidikan, politik, dan seni. Karya
filsafatnya yang paling terkenal adalah buku singkat namun berpengaruh, [/ and Thou (1923), yang
membahas hubungan kita dengan orang lain sebagai dua hal. Relasi “I-it” berlaku antara subjek dan objek
pemikiran dan tindakan, sementara relasi “/-Thou” muncul dalam pertemuan antar subjek dan objek yang
melampaui jangkauan relasi subjek-objek Descartes. Meskipun awalnya direncanakan sebagai prolegomena
fenomenologi agama, I and Thou terbukti berpengaruh juga di bidang yang lain, termasuk filsafat
pendidikan.®

Salah satu filsuf yang menjelaskan konsep diri adalah Matin Buber. Martin Buber merupakan filsuf
Jerman kelahiran Austria yang terkenal dengan filsafat dialognya, sebuah pemikiran eksistensialisme yang
berpusat pada pembedaan antara relasi “Aku-itu” dan “Aku-Engkau”. Martin Buber (1878-1965)
menjelaskan, relasi dengan sesuatu di luar dirinya yang berada di kosmos. Namun relasi manusia tidak hanya
terkait dengan segala yang berada di dalam kosmos tetapi juga Sang Pencipta yang melampaui segala sesuatu
yang ada di dalam kosmos, artinya ia menggambarkan bahwa manusia memiliki dua dimensi relasi yang
tidak terpisahkan yaitu, relasi horizontal dengan sesama makhluk di dalam kosmos (/-Thou) dengan manusia,
alam, dan ciptaan lainnya) dan relasi vertikal dengan “Du yang Kekal” (Eternal Thou), Sang Pencipta yang
transenden melampaui segala yang ada di dunia, di mana kedua dimensi ini saling memperkaya dan
memberikan makna spiritual yang utuh pada eksistensi manusia. Oleh karena itu, Martin Buber
mengklasifikasikan jenis relasi dalam hidup manusia menjadi tiga antara lain: Relasi pertama, relasi antara
“aku-sesuatu” (/-iz). Relasi yang kedua ialah relasi antara “aku-engkau” (I-thou). Relasi ketiga ialah relasi
antara “aku-Engkau Absolut” (I-Eternal Thou). Ketiga jenis relasi ini tidak dapat dipisahkan dalam
kehidupan manusia. Manusia tidak dapat menolak salah satu pola relasi. Bagi Martin Buber, manusia
hendaknya bijak dalam menyikapi pola relasi yang senantiasa melekat dalam hidup manusia. Perlu dipahami
bahwa [-1t tidak buruk atau harus dihindari, /-/t adalah kebutuhan eksistensial manusia untuk bertahan hidup
dan berfungsi dalam masyarakat. Yang menjadi masalah adalah ketika /-/t mendominasi dan menggantikan /-
Thou secara total, sehingga manusia kehilangan dimensi dialogis dan spiritual dalam hidupnya, Buber
menekankan bahwa keseimbangan antara I-I¢ dan I-Thou adalah kunci kehidupan yang utuh dan autentik °

Karya Buber yang paling terkenal adalah filosofi pendek “I and Thou” (1923), yang prinsip-prinsip
dasarnya ia modifikasi, tetapi tidak pernah ia tinggalkan. Kita adalah makhluk yang dapat memasuki

® Indriana Kartini, DKK, Demokrasi dan Fundamentalisme Agama, (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2015), 29-30.
® Bernard Raho, Sosiologi Agama, (Yogyakarta, Ledalero, 2019), 97.
"Yulia Djahir, Suplemen Buku Ajar Pendidikan Pancasila,(Yogyakarta: Deepublish, 2012), 36.
8 https:/plato.stanford.edu/entries/buber/. Diakses kembali 17 Desember 2025
® Hamidulloh Ibda, Filsafat Umum, (Plukaran: CV.Kataba Group, 2018), 85.
2



https://plato.stanford.edu/entries/buber/

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025

hubungan dialogis tidak hanya dengan sesama manusia, tetapi juga dengan makhluk hidup lainnya. Seperti
dengan hewan, pohon, atau dengan Tuhan Yang Maha Esa. I and Thou pertama kali diterjemahkan dalam
bahasa Inggris pada tahun 1937 oleh Ronald Gregor Smith dan kemudian oleh Walter Kaufinan.'

2.1 Latar Belakang I and Thou

Martin Buber, filsuf eksistensialisme yang menerangkan bahwa nilai eksistensi manusia bukanlah
persoalan murni individualis semata, ia menegaskan bahwa nilai dan makna eksistens manusia hanya dapat
ditemukan melalui relasi autentik dengan yang lain baik dengan sesama manusia (/-Thou) maupun dengan
Yang Transenden (Eternal-Thou). Martin Buber menggunakan tolak ukur ang berbeda dengan filsuf
eksistensialisme sebelumnya, seperti Spren Kierkegaard dan Friedrich Nietzsche, dalam pemahaman kita
mengenai nilai eksistensi manusia yaitu relasi. Latar belakang Martin Buber sebagai seorang keturunan
Yahudi, yang harus melewati masa perang dunia kedua, memengaruhi pemikiran filosofisnya terhadap
hubungan relasi yang dialami manusia terjadi. Pembantaian keturunan oleh Nazi dianggap Martin Buber
sebagai kurangnya kedalaman relasi manusia.'!

Relasi dalam kehidupan manusia diartikan oleh Martin Buber menjadi dua rea/m, yang bisa digambarkan
dengan kata [ — [t dan [/ — Thou. Dua hubungan relasi tersebut merupakan hubungan yang berbeda secara
radikal. Relasi pada I — It merupakan relasi dimana subjek atau / mengobjektifikasi yang lain menjadi /¢,
dengan cara [/ menggunakan persepsi, pengalaman, dan pendefinisian terhadap /¢ yang memiliki suatu tujuan
atau means tertentu terhadap yang lain, dan secara tersirat kita telah memiliki konsep pandangan dan
tendensi terhadap objek tersebut, sehingga relasi tersebut sudah dapat dipastikan tidak seutuhnya,
karena / menyadari yang berelasi dengannya dengan batasan - batasan tersebut, dan mengetahui whole
being yang lain adalah suatu yang tak dimungkinkan dalam relasi ini. Relasi selanjutnya berupa relasi / —
Thou, di sini relasi berhasil menghilangkan batasan dalam / - It yang terbatas, dan memberikan ruang pada
bentuk relasi baru yang bersifat openness (keterbukaan), direct (langsung), dan present (kekinian). Martin
Buber meyakini, bahwa hal ini mengijinkan sang / untuk berelasi dengan yang lain secara whole being
(seluruh keberadaan), dan berakhir pada sang / menyadari eksistensinya dikarenakan relasi yang dalam
tersebut.

Dalam hubungan relasional tersebut, baik / - /t dan / - Thou, tidak dibatasi dengan hubungan dimana
subjek harus setara dengan yang berelasi dengannya, dalam hal ini manusia, tetapi bisa juga dengan yang
lain, seperti hubungan relasional dengan alam, Tuhan, hewan, dan lain sebagainya. Pada kali ini penulis akan
membahas bagaimana hubungan relasional terjadi dengan being yang berbeda, yaitu membahas relasi antara
pohon dan manusia, dengan menggunakan konsep / - It dengan / - Thou seperti yang dicontohkan Martin
Buber'?Aku-Engkau merupakan suatu relasi subjek terhadap subjek. Di dalam relasi Aku-Engkau, manusia
menyadari sesamanya sebagai pemilik suatu kesatuan eksistensi. Di dalam relasi ini, manusia tidak
mengalami sesamanya yang lain sebagai pemilik sifat-sifat spesifik yang terpisah, melainkan
mengikutsertakan seluruh eksistensi sesamanya tersebut di dalam dialog. Di dalam relasi ini, di sisi lain
setiap manusia mengalami sesamanya yang lain sebagai pemilik sifat-sifat khusus yang terpisah dan
memandang dirinya sebagai bagian dari dunia yang terdiri dari benda-benda.™®

2.2 Ide Pokok
Martin Buber memercayai, bahwa relasi /-Thou merupakan relasi yang mutual dan merupakan puncak
relasi yang harus ditempuh manusia untuk mencapai eksistensinya. / — Thou mengijinkan tak hanya satu arah
memandang yang lain tetapi juga menerima yang lain untuk menunjukkan beingnya terhadap kita.!* Martin
Buber memerkaya pemahaan dialogis dengan meletakkan dasar dalam relasi sosial. la membedakan dua
bentuk relasi dalam dunia manusia, yakni relasi “Aku-Engkau” dan relasi “Aku-Itu”. Dalam hubungan “Aku-
Engkau” manusia membentuk persona yang lain. Ia menempatkan diri dihadapan orang lain sebagai pribadi,
karena orang lain adalah bagian dari dirinya. Sebaliknya orang lain ditempatkan sebagai bagian dari

perwujudan pribadinya®®
“Engkau” mengandung makna bahwa setiap orang memiliki posisi yang sama dengan “aku”. “Aku”
menjadi “aku” karena “engkau”, dan “engkau” menjadi “engkau” karena “aku”. Karena itulah “aku’ tidak

10 https://plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025
1 https://plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025
12 https://plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025
13 Hamidulloh Ibda, Filsafat Umum, (Plukaran: CV.Kataba Group, 2018), 86.
14 https:/plato.stanford.edu/entries/buber/, diakses pada Jumat, 12 September 2025
15 Kasdin Sihotang, Filsafat Manusia, (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018), 47.

3



https://plato.stanford.edu/entries/buber/
https://plato.stanford.edu/entries/buber/
https://plato.stanford.edu/entries/buber/
https://plato.stanford.edu/entries/buber/

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025

mungkin menjadikan orang lain sebagai objek baginya. “Engkau” merupakan pengungkapan sapaan
kehangatan pada orang lain. Makna pribadi “aku” ada pada penghayatan kehadiran orang lain dalam dirinya
sebagai “engkau”. Selain itu, “aku” menunjukkan cinta pada “engkau”, karena “engkau” memiliki arti
penting dalam membentuk pribadinya. “Aku” dan “engkau” selalu hidup dalam dialog. Hubungan keduanya
bersifat dua arah. Suatu saat orang lain adalah menjadi “engkau” bagi “aku”. Di saat lain saat “aku” menjadi
“engkau” bagi “aku” yang lain. Perspektif dialogis ini menurut Martin Buber memberikan makna bagi
pribadi manusia. Dalam relasi ini setiap pribadi menghadirkan diri bagi orang lain, dan mengakui kehadiran
orang lain dalam dirinya. Karena itu bagi Martin Buber kehadiran memiliki nilai penting dalam membangun
relasi interpersonal.’®

2.3 Tujuan

Tujuan dari relasi [-Thou adalah relasi yang bersifat mutual. Inilah relasi terdalam yang mampu
dipahami manusia dalam bentuk relasi terhadap yang lain. Relasi yang tidak mengobjektifkan yang lain, dan
mampu melampaui batasan pemahaman awal yang bersifat terbatas. Kita menyadari bahwa relasi tersebut
akan bersifat eksklusif terhadap hubungan tersebut, dimana relasi tersebut didapatkan dari berbaginya /-Thou
dalam ruang dan waktu yang sama, / masuk untuk menjalani relasinya terhadap Thou dan hanya ada I-Thou
dalam relasi ini, tidak ada yang lain. / menerima relasinya terhadap Thou, relasi inilah yang mengijinkan
manusia mencapai tahap eksistensinya dengan memahami yang lain secara whole being.!” Menurut Martin
Buber yang membentuk pribadi manusia sesungguhnya adalah relasi “Aku-Engkau”, karena didalam model
hubungan ini keunikan setiap individu mendapat perhatian. Setiap orang mengakui siapa saja yang
dijumpainya sebagai subjek yang sama dengan dirinya. la juga sadar bahwa hanya dengan subjek yang lain
ia menjadi aku. Dalam relasi ini, ada pengakuan keunikan setiap pribadi’®.

I11. Konflik Agama di Indonesia

Dalam hal ini penulis akan melihat bahwa banyak sekali konflik agama yang terjadi di Indonesia dimana
misalnya konflik Aceh (1976-2005); konflik Poso (1998-2007); konflik Maluku (1999- 2002); konflik
Sampit (2001); konflik Papua (1969-sekarang). Agama yang satu menganggap agama yang lain adalah
musuh dari agamanya. Hal ini membuat situasi keagamaan yang ada di Indonesia menjadi sangat rusuh dan
kacau. Sebenarnya bukan agama yang menjadi masalah, tetapi orang-orang yang menganggap bahwa dirinya
dan apa yang dianutnya yang paling benarlah yang membuat suatu perdebatan atau konflik yang sering
terjadi di negara Indonesia ini. Konflik agama yang baru saja terjadi pada tanggal 28 Juli 2025, yaitu
pembubaran rumah ibadah di Padang dan dari kejadian itu dua anak menjadi korban dan terluka. Dari
informasi yang dihimpun, insiden tersebut terjadi saat umat Kristen jemaat GKSI sedang menggelar ibadah
dan kegiatan pendidikan agama. Sekelompok warga kemudian mendatangi rumah doa dan meminta kegiatan
tersebut dihentikan secara paksa. Penyerangan disertai perusakan terjadi sekitar pukul 16:00 WIB, saat
puluhan anak sedang belajar agama Kristen di rumah doa tersebut. Rumah doa itu memang didirikan untuk
pembelajaran agama Kristen, mengingat sekolah negeri di sekitarnya tidak menyediakan pengajaran agama
Kristen. Akibat kejadian tersebut, dua anak berusia 11 dan 9 tahun mengalami luka diduga karena dipukul
massa. Selain itu, puluhan anak dan jemaat lainnya panik dan berlarian keluar dari rumah doa sambil
menangis histeris. Perwakilan jemaat GKSI, pendeta Dachi mengatakan, insiden bermula dari
kesalahpahaman warga terhadap fungsi bangunan tersebut. Menurutnya, rumah itu bukan gereja, melainkan
tempat pendidikan agama anak-anak Kristen. Sebagian warga menganggap rumah tempat pendidikan agama
bagi anak-anak Kristen yang kita bina ini adalah gereja padahal bukan, “kata pak Dachi”.*°

Menurut penulis, konflik ini terjadi akibat beberapa oknum yang beragama mengklain bahwa hanya apa
yang dilakukan oleh agamanya yang paling benar, sementara yang dilakukan oleh agama lain itu salah
bahkan tidak boleh dilakukan. Konflik yang terjadi di atas menunjukkan kemirisan atas toleransi umat
beragama yang ada di Indonesia ini. Padahal seharusnya kita menyadari bahwa tidak hanya ada agama yang
kita miliki di Indonesia namun ada banyak agama yang di luar dari diri kita itu. Masalah tentang konflik
keagamaan yang terjadi di Indonesia ini menurut penulis haruslah diberikan perhatian khusus, agar tidak ada
lagi korban-korban yang tersakiti karena klaim-klaim yang berlebihan atas dirinya dan agamanya. Maka
perlu untuk memahami dan mencari solusi dengan kekacauan-kekacauan yang sering terjadi antar umat
beragama dan menurut penulis solusi untuk mengatasi konflik itu adalah harus memahami model relasi

16 Kasdin Sihotang, Filsafat Manusia, (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018), 47.

17 https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html (diakses 13 September 2025)

18 Kasdin Sihotang, Filsafat Manusia, (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018), 48.

19 https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka
(diakses 13 September 2025)

4


https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html
https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka

Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025

dialogis yang relevan untuk itu, maka model yang relevan adalah dengan menggunakan pendekatan / and
Thou dalam kehidupan bermasyarakat yang plural ini.

3.1 Membangun Relasi Dialogis Antar Umat Beragama Dengan Model I and Thou

Dialog adalah cara untuk saling mengenal dengan lebih baik sehingga berbagai prasangka dan salah
paham berkurang. Namun, dengan tujuan dialog ketika ingin mencapai peningkatan kesediaan untuk
bertoleransi hanya dapat berhasil ketika kita sadar bahwa dialog yang sungguh-sungguh bertolak dari sikap
hormat terhadap keutuhan setiap peserta dialog dan menghormati dalam kehadirannya.?® Relasi dialogis antar
umat beragama merupakan upaya membangun komunikasi autentik yang saling menghargai di antara
pengikut agama yang berbeda. Salah satu model yang relevan untuk memahami hal ini adalah konsep “I and
Thou” (Aku-Engkau) dari filsuf jerman Martin Buber yang menekankan pentingnya pertemuan sejati antar
manusia sebagai dasar dialog yang bermakna. Untuk membangun relasi dialogis yang bermakna, umat
beragama perlu bertransisi dari pola /-/t menuju [-Thou. Ini berarti tidak lagi memandang penganut agama
lain sebagai objek yang harus dimenangkan atau dikalahkan dalam debat agama, melainkan sebagai partner
dialog yang memiliki kepercayaan dan pengalaman spiritual yang autentik. Dialog autentik menuntut setiap
pihak hadir sepenuhnya dengan pikiran, hati, dan jiwa bukan sekedar dengan mulut. Kerendahan hati untuk
mendengarkan cerita, nilai-nilai, adalah mitra dialog yang menjadi kunci utama.

Menurut penulis dengan menerapkan model “I and Thou” Buber, dialog antar umat beragama menjadi
lebih bermakna bukan sekedar pertukaran informasi atau debat, tetapi pertemuan sejati antara dua pribadi
yang saling mengakui martabat dan keunikan spiritual masing-masing. Dalam konteks masyarakat plural
Indonesia khususnya, pendekatan dialogis ini sangat relevan sebagai alternatif mengatasi konflik keagamaan
dan membangun harmoni sosial yang berkelanjutan. Maka, seperti yang ditulis oleh Hazrat Inayat Khan
dalam bukunya yang mengatakan bahwa, perdebatan Aku benar dan Kamu Salah dalam jalan agama tidaklah
diperlukan. Kita tidak tahu apa yang ada dalam hati seorang manusia. Dari luar dia bisa tampak sebagai
Yahudi, Nasrani, Muslim, atau Budha, namun kita bukanlah hakim untuk agamanya, karena setiap jiwa
memiliki agama khusus untuk dirinya sendiri, dan tidak ada orang lain yang mempunyai hak untuk menilai
agamanya. Maka sikap toleran jika dikembangkan akan membawa persaudaraan yang merupakan inti dari
agama dan merupakan harapan masa sekarang.”’ Maka menurut penulis relasi dialog dengan model I and
Thou adalah pilihan yang tepat untuk dikembangkan dan dipahami kepada semua umat beragama agar tidak
mudah mencela agama lain. Karena setiap orang memiliki hak dan pilihan untuk agama dan menghidupi
agamanya masing-masing.

Refleksi Teologis

Refleksi teologis yang ditawarkan oleh penulis adalah dari kitab Roma 12: 10 “Hendaklah kamu saling
mengasihi sebagai saudara dan saling mendahului dalam memberi hormat”. Roma 12:10 merupakan bagian
dari perikop yang membahas tentang hidup sebagai umat percaya dalam komunitas Kristen. Dalam konteks
surat Roma yang lebih luas, Paulus memberikan petunjuk praktis tentang bagaimana kehidupan iman
seharusnya diwujudkan dalam hubungan antar manusia. Ayat ini, khususnya berbicara tentang dua dimensi
penting: kasih yang tulus dalam persaudaraan dan sikap saling menghormati.

Frasa "saling mengasihi sebagai saudara" menunjukkan hubungan yang didasarkan pada ikatan keluarga
rohani. Istilah Yunani yang digunakan di sini adalah philadelphia, yang mengacu pada kasih persaudaran
yang mendalam dan autentik. Ini bukan sekadar perasaan emosional yang dangkal, tetapi komitmen yang
kuat untuk memerlakukan sesama percaya dengan kehangatan, kepedulian, dan loyalitas yang sama seperti
terhadap keluarga sendiri. Frasa kedua, "saling mendahului dalam memberi hormat," menggunakan kata
Yunani yang berarti penghargaan, kehormatan, dan martabat. Ungkapan "mendahului" atau "mengutamakan"
menunjukkan kerelaan untuk memberikan posisi kehormatan kepada orang lain terlebih dahulu, bahkan
sebelum menuntut penghargaan bagi diri sendiri. Ini mencerminkan nilai kerendahhatian.

Maka, ketika ayat ini dipahami dalam konteks toleransi keagamaan, beberapa prinsip penting muncul:

a. Pertama, penghargaan terhadap martabat manusia. Roma 12:10 mengajarkan bahwa setiap orang
memiliki nilai dan martabat yang harus dihormati. Dalam konteks pluralisme keagamaan, prinsip ini
berarti kita harus mengakui bahwa setiap individu, terlepas dari latar belakang keagamaannya,
memiliki hak untuk dihargai dan dihormati sebagai manusia. Toleransi keagamaan bukan semata
tentang membiarkan orang berbeda keyakinan, tetapi secara aktif memberikan hormat kepada
mereka.

20 Olaf Herbert Schuman, Agama dalam dialog, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1999), 45.
21 Hizrat Inayat Khan, Kesatuan Ideal Agama-Agama, (Yogyakarta: Putra Langit, 2003), 11-12.
5



Jurnal Teologi Anugerah Vol. XIV No. 2 Tahun 2025

b. Kedua, kasih yang melampaui batas. Meskipun konteks asli Roma 12:10 merujuk pada komunitas
orang percaya, prinsip kasih persaudaran yang diperkenalkan dapat diperluas. Ajaran Kristus sendiri,
khususnya dalam parable (perumpamaan) tentang orang Samaria yang murah hati (lih. Luk. 1025-
37), menunjukkan bahwa kasih tidak dibatasi oleh garis-garis keagamaan atau etnis. Toleransi
keagamaan memerlukan pengembangan kemampuan untuk melihat kemanusiaan bersama dan
mengekspresikan kasih bahkan kepada mereka yang berbeda keyakinan.

c. Ketiga, kesederajatan dalam kehormatan. Frasa "saling mendahului dalam memberi hormat"
menunjukkan dinamika egalitarian. Tidak ada hierarki yang melekat di dalamnya siapa pun tidak
dianggap lebih layak untuk dihormati daripada yang lain. Dalam konteks keagamaan yang beragam,
ini mengimplikasikan bahwa tidak ada agama atau individu yang secara inheren memiliki hak untuk
mengalahkan atau meremehkan yang lain. Sebaliknya, ada undangan untuk saling menghargai
perspektif dan keberadaan masing-masing.

5.1 Kesimpulan

Konsep I and Thou sebagai model relasi dialogis yang dikembangkan oleh Martin Buber
menawarkan perspektif transformatif dalam memahami hubungan antar manusia. Model relasi
dialogis Martin Buber /-Thou ini sangat relevan dan strategis di Indonesia sebagai negara majemuk
dengan keberagamaan agama yang kaya menghadapi tantangan serius dalam membangun relasi antar
umat beragama, termasuk dalam mengatasi konflik keagamaan. Berkenaan dengan ini, di dalam
upaya mengembangkan kesadaran dialogis diperlukan pendekatan hermeneutika yang lebih inklusif
dan kontekstual terhadap kitab suci dengan mengedepankan nilai-nilai ajaran agama. Kemudian
perlu ada kesadaran kolekif untuk menolak gerakan fundamentalisme yang mengklaim kebenaran
mutlak dan memandang agama lain sebagai ancaman.

DAFTAR PUSTAKA

Djahir, Yulia. Suplemen Buku Ajar Pendidikan Pancasila. Yogyakarta: Deepublish, 2012.

Ibda, Hamidulloh. Filsafat Umum. Plukaran: CV. Kataba Group, 2018.

Inayat Khan, Hizrat. Kesatuan Ideal Agama-Agama. Yogyakarta: Putra Langit, 2003.

Kartini, Indriana, dkk. Demokrasi dan Fundamentalisme Agama. Yogyakarta: Penerbit Andi, 2015.
Kimball, Charles. Kala Agama Jadi Bencana. Bandung: Mizan Publika, 2008.

Raho, Bernard. Sosiologi Agama. Yogyakarta: Ledalero, 2019.

Schuman, H. Dialog Antar Umat Beragama. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008.

Schuman, Olaf Herbert. Agama dalam Dialog. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1999.

Sihotang, Kasdin. Filsafat Manusia. Yogyakarta: PT. Kanisius, 2018.

Sumber Internet

"Kronologi Lengkap Pembubaran Rumah Ibadah di Padang, 2 Anak Luka-Luka." iNews.id (diakses
13 September 2025) https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-
rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka

"Martin Buber." Ruang Kosong Adam. (diakses September 2025)
https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html

Stanford Encyclopedia of Philosophy. "Buber." (diakses 12 September 2025)
https://plato.stanford.edu/entries/buber/



https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka
https://www.inews.id/news/nasional/kronologi-lengkap-pembubaran-rumah-ibadah-di-padang-2-anak-luka-luka
https://ruangkosongadam.blogspot.com/2012/10/martin-buber.html
https://plato.stanford.edu/entries/buber/

